

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Digweed by Google

# INSTITVTIONES LOGICAE

E T

## METAPHYSICAE

AVCTORE

#### IO. GEORG. HENR. FEDERO

PHILOSOPH, PROF. IN ACADEMIA GEORGIA AVGVSTA





GOTTINGAE

npnd JOANN. CHRISTIAN. DIETERICH.

1777

AVC

to a company of the company

Digitized by Google



## or and photos and the color of the colors of

tione logices et metaphysices; deque retione logices et metaphysices; deque retionibus barum institutionum dis-2 au fetitur.

Post quation compendii alterius logicae atque metaphysicae editiones, alterius, idque a priori valde diversum, typis euulgans, video ratio mea mihi consiliorum reddendas esse, quibus inconstantiae, aut si qua post sir esse gravioria culpae suspicio, opprobrium a me avertame. Quas equidem satio validas habeo ingenue que prositebor.

, ,

duas fim rationes fectuas; in primis iam diligenter exponant Itaque hoc mini tanquam confiliorum omnium extremum propofui, logicam esse philosophiam primam debere; hoc est, variat enim adpellationis huius fignifi, cario, cam philosophiae partem, quae philosophiae studium aperiat atque ad reliquas viam paret. Hoc autem recte a me ita propolitum elle, non folum communi more possit affirmari, sed etiam re ipsa elucet. Quae enim veri notas, iudiciorumque no. Arorum principia summasque leges explicat, qua demonstrationum, definitionum omniumque methodi praeceptorum notiones traduntur; eam reliquis philosophiae partibus praemittendam esse disciplinam, recte dubitari vix potest: Omnium quidem cognitionis nostrae partium is est nexus.

nexus, eaque ratio, vt ex vnaquaque lucis aliquid accedere possit vnicuique; atque etiam praeceptorum valde generalium, certum est vim ab iis perspici penitius, quibus vsu familiares funt ses, ad quas illa spe-Stant. Veruntamen, ficut alterum istud nos non mouebit, vt omnem in disciplinarum partitione ordinem perinde habeamus; ita altero hoc effici non poterit, vt logicae studium sequi potius debere, quam praecedere, religuas philosophiae institusiones censeamus. Quisquis ad philosophiae studium systematicum omnino fatis instructus praeparatusque accedit; eum, necesse est, ex lectione vitaeque ratione quotidiana, iis observationibus conceptibusque imbutum esse, qui ad logices praecepta capienda ponderandaque sufficiant. bear

ficiant. Augendae vero logices notitiae, non per aliquot cursus, quem dicunt, academici annos, sed per omnem vitam, caussae exsistunt.

Ouae cum ita fint; non iam ea metaphysites constitutio recte se habere potest, qua omnis psychologia, vina cum conceptibus intellectus humani generalisimis, lisque connexis iudiciis, metaphyficis capitibus accenfeatur. Logica enim si prima It philosophia; cum de intellectus Humani indole, viribus diuersisque statibus praecipiat necesse est; tum etfam conceptuum iftorum genera-Hum, quibus omnia aut communissima certe iudicia nostra tandem confifture, vim atque originem scrutari diligenter atque explicare debet. Atque ad posteriorem quidem hanc RC. USE 1 3 quod

guod attiner partem, exemplo praeiuerunt veteres, caregorias in logicis explicantes; coniunxitque eam cum reliquis logicae partibus, nouaque ratione et felicissimo fuccesse in immortali opere tractas uit LOCKIVS. Et vero ipse wol-FIVs nofter, qui exemplo a nobis discedit, cuius rei caussas postes scrutabimur, principiis nostris adfentitur. Cuius viri cum summa adhuc apud aliquos, nec vulgaris apud nos, auctoritas fit; multoque nobis fuauius sit, quod ad laudem virorum de litteris bene meritorum pertinere nobis videatur, quam quod vitus perandum cenfeamus, commemorare: quaedam eius adprime huc fpe-Ctantia decreta placet transferre.

Is itaque in prolegomenorum logizers cap. III. his ipsis verbis conflicted a 5 tuit:

wit: Si philosophiae cum fruciu operam nquare decreueris, logica primo omnium loco tractanda est, \$.88; Quodsi in logisa omnia demonstranda, petenda sunt principia ex Ontologia atque Psychologia, §. 89. Quodsi in Logica omnia rigorofe demonstranda, allatis rationihus genuinis, Logica Ontologiae atque Psychologiae postponenda, §. 90. Atqui nos hoc quidem nolumus, omnem ontologiam, et quidquid ad psychologiam vel recte refertur, velmore relatum fuit, logicae praemit ti; quo ipso diversam patet nostram esse methodium ab ea, quam wolc FII quidam adseclae inierunt, decretis hisce magis, quam exemplo eius, obtemperantes. Ipsum tamen hoc, quod ad mediam, inter extremas hasce duas, viam wolfivs non fatis respexit, in caussa fuit, cur eam prae-

praeferret, qua ad logicam acceditur, ontologiae et psychologiae capitibus, quibus logicam non facile posse carere perspexit, ad metaphyficam dilatis. Quod profecto non ita facturum fuisse Wolfium, persua, fum nobis habemus: nifi vulgari de metaphylices finibus atque conftitutione conceptui nimium concessisset. Age igitur, videamus, quibusnam legibus confilieque, non temere a nohis fumendis, fed ex fummis philosophiae rationibus methodique praeceptis elucentibus, metaphyficorum constitutio definiri possitidebeatque? Turn quidem plane adparebit, neutiquam inimica manu atque iniuria huie disciplinae ablatum esse, quod logicae vindicamus.

Et primo quidem si ad ARIstotells mentem, qui de metaphysicorum

ficorum scientia condenda rationes primus iniit, illam definire velimus: varia quidem ab initio fortuna disceptari, tandem vero ad exitum nofrae fententiae accomodatum res deduci poterit. In magna nimirum refum varietate, quas in libris metaphysicis tractat, hoc tamen maxime propositum sibi habuisse artstote-LEM, vt res, quae vere funts conftantes, immutabiles, reliquarum rerum primas caussas et inicia indagaret. Quod quam confects, libros rum omnium epitoma, fis, qui non ipla eorum lectione iudicium libi formarunt, ita aperte demonstrault in Prolegomenis Metaphyficis, HOLL MANNYS nofter, vir doctiffimus; vt eo labore supersedere iam facile polimus. Inquirit quidem etiam ARISTOTELES, cum in prima cor . . . . rgni-

anitionis nostrae principia, cum in generales etiam conceptus illos de causs, una quanta, bono etc. quos ad logicam referimus. Verum tamen non princepo scientiae, cuius finibus constituendis occupatur, obfectum his contineri; fed vel ad partem praeparatoriam ea tantum pertinere, vel in progressu disputationis obuia fuisse facta, vel etiam omnino ad vnum cum reliquis corpus constituendum ab auctore non fuisse destinatam hane metaphysicorum partem, fed a compilatoribus male huc fuiffe tractom; acutioribus iam ipsis ARIST CORLIS commentatoribus quibusdam, FONSECAB in primis ac SVMREZIO vilum eft; quos, ab eqrum opinione haud alienus, excitat HOLLMANNYS. (cf. Proleg. philofapb, primae S.IX. XIII. et segg. XXI. Priiet feq.)

phiam scientiam hance suam dixit; at neque in hoc adeo contrarium nobis Stagiritam esse putamus. Nam patet, rationem eum habuisse cum dixit gintatis, tum eius ordinis, qui a simi plicissimis ad composita, a caussis ad essecta procedit, quem syntheticum vocant. Quo sensu metaphysicum primam dici posse philosophicae partem, hand repugnamus, primam vero institutionis philosophicae partem constituendam esse, negamus.

Viut vero ab corum partidus, qui principiorum tognitionis nestrae, non, quod nos putamus, verum extra nos positarum, explicatione Ontologiam occupari volunt, stare AR Istote es videri posse; minime tamen eius se auctoritate tueri possunt, pui

qui psychologiam etiam ad Metaphyficam censent referendam esse.

Verum plane ab AR ISTOTELIS auctoritate in hac caussa pendere neque nos volumus. Quod eo minus potest recte improbari; quo magis omnino de constituenda potius disciplina hac disputasse, quam constituisse eam ARISTOTELES Videri potest; controversis etiam sua aetate celebratissmis ad auia multa deductus, in quibus sequi eum, nostra non aeque interest; vt de fatis scriptorum eius taceamus, quae certe ordinis, quo disposita sunt, auctoritatem dubiam valde reddunti.

Quod si itaque pro rerum ipsarum indole, summisque disciplinarum divisionis legibus, sines metaphy-

physics constituendi fint; nullum aptius firmiusque divisionis fundamentum eligi posse, contendimus, quam illud est, ex quo dudum vsu recepta, atque ad diversissimos etiam conceptus conciliandos omnium maxime idonea definitio nata est, qua serum incorporearum scientia metaphylica constituitur; quam notissimam legitimamque eius notionem, com aliis multis, defendit HENR. MORVS, vir nimis quidem etiam metaphylicus, id est, ad fidem caulsis incorporeis faciendam pronus; de scholasticorum metaphysica diferte hoc monens, magnam, quae ibi traduntur, partem aliena esse a scientia metaphysica, quippe quae ad logicam potius pertinere viris sapientissimis visa fint. (vid.) HOLLMANN. Proleg. S. XLI. not. b.) At-

Atque ex hoc metaphysices conceptu facile deduci possunt quatuor a recentioribus nobisque ipsis adzoptatae eius partes; Ontologia nimizrum, ceu Metaphysica ymowc Arizstotelica, Fneumatologia, Cosmologia et Theologia naturalis. Quod cum vel ex ipsis institutionibus hostris, aus tabula earum synoptica, si quis dui bitet, facile intelligi possit; nisii siis eius rei caussa addi opus erit.

Verum cur Psychologiam a Mezaphysica separandam adeo iudicemus; id porro dicendum est. Et quidem si quis, latiori vocis significatu, Metaphysices nomine Psychologiam etiam comprehendi iubeat; nullus repugnabo, fateorque eius significationis vsum obtinere. Sed yulgaris nominum vsus, in con-

stituendis disciplinarum finibus, alin rationibus facile cedit. Omnis Medicorum scientia physices nomine etiam saepe venit et venire potest; neque tamen physices generalis limitibus concludendam eam esse quispiam censebit. Scilicet omnis ea cognitio naturalis, quae ad hominem proxime spectat, insignem aliquam, et primariam philosophiae partem constituit, Anthropologias nomine dudum insignitam. vna pars, cui cum animis res est, neque dignitate neque ambitu als țeri, quae circa corpus humanum versatur, inferior existimari poterit. Eodem itaque iure, quo Medicorum scientia, Psychologia etiam, praeter logicam, aestheticam, philosophiam moralem, ac iurisscientiam. naturalem, tanquam inde confequentes

tes magisque definitas partes politiae ac paedagogiae prudentiam finibus suis comprehendens, praecipua aliqua philosophiae pars censeri potest. Recreque sic censeri, aliis adhuc rationibus patebit. Omnem quidem psychologiam vna cum reliquis metaphylicae partibus vaius quali di sciplinae finibus concludi; ab omnis proportionis legibus plane abhorreret. Quod fi autem theorium modo, f. quid natura fiat, de mente humana enarrari in metaphylicis aliquis iubeat, praxin autemy f. quid faciendum sit, in logica reliquisque psychologiae partibus tradi; illi quidem eo argumento, quo supra in los gices notione explicanda vsi fumus; quodque ad reliquas psychologiae partes aeque quadrat, repugnabimus; hac nimirum rerum divilione b 2 conconsequens hoc esse, vt aut regulae a principiis suis diuulsae minus solidae tradantur, aut bis etiam eaedem res proponantur, in metaphysica nimirum, et in practicis etiampsychologiae partibus; quod vtrumque multis accidisse, negari nequit, probari vero neutiquam potest.

Verum enim vero psychologiae, quae possunt dici, capita theoretica nonsolum a logicis, aestheticis acmoralibus minus commode diuelluntur; sed etiam Ontologiae reliquisque metaphysices capitibus apta iungi ratione non possunt. Psychologia enim, si recte instituatur, plane vti philosophia de corporibus, experientiang sequi ducem debet. Quam vero metaphysica legem non admittit, ex generalissimis conceptibus potius principia

pia colligens, interdum etiam leuissimas analogiae ymbras fequens, atque omnino vltra experientiae limites, fiue ratiocinando fiue divinando; contendens. Valde itaque diversa est Metaphyfices ac genuinae psychologiae ratio. Ipsum vero illum vtramque consociandi morem, haud temere coniicimus, in caussa fuisse, cur multi vel rectam in psychologicis methodum ipsi non inirent, vel psychologiam cum Ontologia aut Pneumatologia Metaphysicorum eodem plane loco atque numero habentes, ad eas disciplinas haud cunctanter referrent, quarum nulla certitudo est, neque vllus etiam in vita vsus Itaque Psychologiae tantum ea capita 4 quae ad omne animarum mentiumque genus non minus, quam ad nostros spectent animos, quaeque deb 3 mon-'

monstratione, quam dicunt, a priori, potius quam ipsa experientia nituatur, quibus denique reliqua psychologia, quae maxime facit ad humanitatem, facile carere potest, ad Metaphysicam pertinere; libere curateque rem diiudicanti vnicuique certum fore, considimus.

Hisque ita constitutis, noui, quem in veriusque disciplinae capitibus disponendis secuti sumus, ordinis, a priori admodum diversi, rationes exponendae forent. Quas tamen ex synoptica, quae praesationem hanc sequitur, descriptione ita haud dissicili opera intelligi posse credimus; ve, multa iam praesati, his lectorem morari nolimus.

In fingulis autem fegmentis proponendis, eius breuitatis, quae huic generi librorum conuenit, fuimus fludio-

Audiosiores; quo hoc obtinuimus, vt, crescente licet partium numero, integrum tamen opusculum minoris nunc molis exfisteret. Ceterum in vnaquaque doctrina eam legem, quam ab initio, cum primum ad philofophiam docendam accederemus; Hobis fanximus, vt principiorum cognitionis noftrae probe conscii, iis, qui inde patefiunt, limitibus nos contineremus, neque certitudinis, quae se tuers nequeat, speciem prae nobis feramus, ante oculos nobis constanter versatam fuisse; sperainus, a lectoribus nostris iri iudica-Quam quidem adfertionum moderationem permultis haud probari, non nescimus. Sunt enim, qui, quam verecundiam nos ac fapientiam ducimus, tarditatem ingenii ac ignauiam putent, ad omnes nodos.

nodos, si non soluendos, certe dis. rumpendos, aut praetereundos paratissimi. Sunt alii, qui quidquid scepticismo simile videtur, salutarium doctrinarum auctoritati noxium pestiferumque putent. Sunt denique, qui, dum volunt erudiri, non tam ratione recte ytendi methor dum, quam quid tenendum sit, paucis edoceri cupiant; quibus nimis laboriosa videtur dubitatio, iudicii; que in rebus fingulis ad rationum momenta instituta moderatio. Verum cum omnis vana, seu ingenii, seu doctrinae, species a philosophia abesse debet; tum immodicum istud omnia certo constituendi atque pro euictis venditandi studium, dici non potest, quam philosophiae non solum, ac disciplinis reliquis, sed omnino vitae ac humanitati fuerit per-

perniciosum. Ex hac enim arrogantia vanaque persuasione ista frequentissima in epinionum dissidio immodestiae, pertinaciae, odiique aduerfantium, ne dicam exfectationis, exempla; pro certis quippe pugnan, tibus vtrisque, nullaque oppositi, si verum forfitan hoc sit, formidine impetum moderante. Ex eodem hoc fonte contemtus saluberrimorum, et si quid aliud, adsensu nostro dignissimorum decretorum atque monitorum, quae tamen ad fummam certitudinem planeque euidentem ratio, nem adduci non possunt; quo sibi ab errore opinionum atque superstitionum fraude cauere multi nunc videntur, persuasi scilicet, omnia, quae pro veris fint accipienda ab homine non vulgari, philosopho, ita aperte demonstranda esse, vt conb 5 tra-

Digitized by Google

trarium esse nulla ratione posse, in

aprico fit.

Denique vero etiam ad hanc imprudenter a veritatis defensoribus nonnunquam affectatam perfectat demonstrationis euictaeque certitudinis gloriam, eorum, qui euertere omnino, fine quibus nulla, neque publica, nec priuata religio, impie animum induxerunt, confidentiam, tanquam ad caussam suam, si non vnicam, certe aliquam referri posse, experientia satis superque docuit; quippe qui dogma ipfum recte reiicere fibi videntur, quando eorum, quae firmissima omnemque rem expedientia iudicata fuere, argumentorum insufficientiam perspexere; quae tamen saepe argumenta, vt2 cunque illis, qui docta specie dele-Ctantur, grata ac probata, nihil aut mini-

minimum conferent ad naturalem omniumque firmissimam persuasionem. Maec tamen omnia, non vt litem Euipiam motreamus, fed quo nostro-Fun confiliorum ratio manifesta fiti propolita a nobis fuere! Quae rellqua funt, paucis expediemus. Indivauimus in his etiam institutionis bus, sub vnaquaque, vbi opus visum est, particula, loca auctorin, vnde repeti possint, quae ad intelligentiam vberioremque corum, quae tradimus, expositionem faciant; non quod do-Rorumhominum fententiae perfesam argumento veritatis esse possint; sed proprerea quod ad verum eruendum iuftisque limitibus definiendum nihil magis vtile ac necessarium este nobis videatur, quam eorum, quae de re aliqua a diversis sunt notata hominibus, accurata comparatio.

His-

### SYNOPSIS

corum, quae in his Logices atque Me-

or the second of the shall be second to the

L In LOGICA, quae est doctrina de intellectu humano eiusque legitmo vsu.

PRAEMISSIS, tanquam in philosophicarum disciplinarum prima, ad reliquas viam parante, observationibus quibusdam generalibus, de philosophiae notione, originibus, partibus, vsu atque adminiculis, itemque de logices notione, vsu et scriptoribus, s. 1-6; deinde de anima, eius exsistentia, cum corpore harmonia, eorum, quae in ipsa accidunt, principiis, et psychologiae austoribus, s. 7-10.

**IPSIVS** 

IPSIVS LOGICES A) PARS PRI-MA explicat intellectus humani indolem, et quidem

feu cognitionis nostrae caussas. Agitur itaque de sensu, imaginatione
atque ratione, §. 1 1-13. deinde memoria, attentione et praescientia, iam
ad sensum, iam ad rationem spectantibus §. 14. Quarum satultatum diligentior consideratio ducit ad disquisitionem de organis
animae internis §. 15. deque ingemiorum diuerstate eiusque caussis
§. 16. 17.

Explicantur variae intellectus operationes, seu principiorum istorum effecta, legesque, quas sequuntur. Agitur

respectu ad differentias generalissimas; a) obiectiuam, §. 18. disputatur de origine caussisque conceptuum generalium §. 19. b.) formalem §. 20, huiusque diuersitatis caussas §. 21-23.

2)

2) De coniunctione atque consecutione idearum; de legibus naturalibus vtramque determinantibus §. 24-26. de consectariis quibusdam eius rei §. 27.

2) De cogitationum fignis, lingua et scriptura; et quidem caussis naturalibus
\$. 28 requisitis primariis \$. 29. defectibus abque emendatione \$. 30.

4) De indidiorum generibus communissimis, indeque nascentibus conceptibus. Notatis iudiciorum communibus elementis ac caussis §. 31, quae iudiçia ex fensu praesenti omnino nasci videri queant, disquiritur §. 32, quae vera, quae falfa, §. 33, quae vniuerfalia etc. §. 34. Tum explicantnr origines ac fundamenta iudiciorum ac conceptuum nostrorum de possibili, necessario, caussis, exsistentia, de essentiali ac naturali, de signis, vnitate, de eo quod idem aut diversum, de rerum generibus, de bono et perfecto, ordine, de quantitate, de infinito §. 35-47. Subjunguntur denique de iudiciorum oppositione, expositione atque conuersione quaedam 5. 48. 49. 3)

5) De definitionibus ac divisionibus.

S. 50. 51.

bus eorumque principiis ac legibus

5. 52-58.

Considerantur diversorum intellectus humani statuum phaenomena; nimirum somni §. 59. insaniae §. 60. enthusiasmi §. 61. conscientiae defectus §. 62.

B. PARTE SECUNDA LOGICES, quae legitimum intellectus vium docet.

notiones de veritatis principiis ac characteribus. Notantur adfensus leges necessariae §. 63. indeque nascentes varii de veritate conceptus §. 64-66. Tum de veritate plane minusue euidente, immediate, aut mediante alia patente, de demonstratione, de certitudinis, deque probabilitatis principiis legibusque generalissimis agitur §. 67-71. Denique etiam scepticismi rationes generalissimae proferuntur §. 72.

Explicantur generatim errorum cauffae atque remedia \$.73-78.

C

- experiundi regulae; definita fimul iufta femuum auctoritate §. 79-84.
  - n. Deductis antea confirmatisque necessariis caussarum notitiae principiis, notatisque erroribus in hoc genere vulgo incidentibus, quomodo indagari debeant caussae viresque rerum, docetur 6. 85 - 92.
  - n. Sequentur meditationid leges §. 93-
  - 1. Leges cognoscendae veritatis ope testimoniorum. §. 97-99.
  - n. De libris legendis, interpretandis, diiudicandis, praecepta §. 100-103.
- cepta §. 104-105.
  - Bubiunguntur praecepta adhuc quaedam de cultura et scrutinio ingeniorum. §. 106. 107; addita historiae logices delineatione.
- IL METAPHYSICA, quae est scientia eorum, quae in sensus neutiquam incurrunt, seu, vti vulgo loquuntur, de mundo intellectuali §. t-3. seiunctis specialibus de mente humana doctrinis

Arinis, cum logicis tum moralibus, complectitur

- A) ONTOLOGIAM f. principia de fubstantiir, h. e. entibus, quae per se ac constanter vereque sunt, foloque intellectu concipiuntur, generalia. Vbi itaque
  - rione §. 4. primo disquiritur, virum formae generales substantiarum loco habendae sint, an res singulares §. 5. dein virum corpora sint substantiae, quidque de elementis eorum, ac substantiis simplicibus in vniuersum, statui posit §. 6-10.
  - Disputatur de SVBSTANTIA INFINITA AC NECESSARIA, qua ratione concipi a nobis posfit §. 11.12. vtrum exsistat §. 13-19. vna tantum §. 20, eaque sola verì nominis substantia sit §. 37.
  - De SPATIO, TEMPORE et MO-TV, S. 22-21.

B)

### B) PNEVMATOLOGIAM, cuius

N SECTIONE PRIMA agitur de natura sensu aut cogitatione percipiente in genere §. 25-30.

z sectione secunda de mente perfectissima §. 31-42.

\$ TERTIA de animabus brutorum \$. 43-46.

#### C) COSMOLOGIAM, cuius

N SECTIONE PRIMA differitur de nexu omnium rerum visibilium atque inuisibilium, quo mundum vnum Adducuntur, quiconstituant. bus hic nexus oftenditur, argumenta primum ab experientia petita S. 57, deinde ea, quae ex principiis generalioribus aliqui deducunt §. 48. His initiis facile oritur disputatio de fato, casu atque animorum libertate §. 49-53. porro altera de euentibus naturalibus miraculisque §. 54, tertia denique de harmoniae corporum atque animorum vera indole ac causfis §. 55-57.

- TE recensentur leges naturae, quae in vtroque summo rerum genere obuiae videntur esse, et ad omnem omnino mundum pertinere; lex continui §. 59. parsimoniae §. 60. conservationis §. 61. varietatis s. principium indiscernibilium, §. 62. vnitatis in varietate §. 63. aliarum eius rationis legum vestigia quaedam §. 64.
  - constet; constituentur primum notiones ac principia eius, quae mundi possit debeatque esse, perfectionis §. 65-68, quaeritur deinde, num mundus debeat esse optimus, qui entis infiniti opus sit? §. 69. num omnino plures vno mundi possibiles? §. 70. tum denique de bonis malisque, quae mundo infint, experientia duce iudicium formatur. §. 71-72.
- D.) THEOLOGIAM NATVRALEM; cuius
- flentia §. 73-80.

#### STROBSIS

DESCRIPTION OF THE PERSON OF T

n altera de atmibutis diminis, 6. 81-85.

- Deus condidifie eique prouidere censendus sit, §. \$6-93:
- The Exprectations at the Fine Hominis fecundum praecepta theologiae naturalis §. 94-100.
  - MANAM RATIONEM POSITAE, definitionibus diversis hypotheticis, possibilitate ac requisitis differitur §. 101-103.

Subjuncta est historiae primum generalis metaphysices, deinde etiam theologiae naturalis, succincia delineatio.



### INSTITUTIONES

# LOGICAE.

A

# LOGICAES L.



# PROLEGOMENA.

L. De philosophia et lògica in genere.

**S.** 

olida virium legumque naturae cognitio experientia et meditatione
acquisita philosophia dicitur\*). Singularum rerum, eorumque, quae auctoritate seu humana s. diuina nituntur,
notitia philosophiam ipsa quidem non
constituit; ad ea tamen quoque varia
ratione adhiberi adplicarique posse, quae
philosophia docet, nemo in dubium
vocauerit, harum rerum non ignarus.

\*) V. CICERO Tufc. V. 3. Offic. II. 2.

500

A 2

6. 2.

Digitized by Google

§. 2.

Historia philesophiae.

Naturae haec contemplatio et perscrutatio inter Orientis populos nata est a Graecis maxime exculta, inde a sec. ante Ch. N. quinto víque ad tertium fere pole Ch. N. feculum, Jonistum, Pythagoreorum, Eleaticorum, Socraticorum, Platonicorum, Cyrenaicorum, Cy nicorum, Peripateticorum, Stoicorum, Epicureorum, Pyrrhoniorum, Eclecticorum scholis celeberrimis. Ouorum dogmata ex Ariflotele, Diogene Laertio, Sexto Empirico et Cicerone potifi mum haurienda, cum reliquis philolo, phiae fatis, omnium vberrime et doctiffime exposuit b. BRVCKER in historia critica philosophiae VI Voll:

§. 3.

Partes.

Philosophiae. partes commodissime ita distigui possunt, vt vna homine occupetur, Anthropologia; altera rebus externis. Et iis quidem, quae in sensurem, Physica; ils autem quae intellectu solo concipiuntur, adeoque

que intima verum effentia, elementis simplicisfimis, spirituum natura, Deo, et iis denique naturae tegibus quae mundo vi fibili atque invisibili communes sunt, Methaphysica \*). Anthropologiae autem vna pars, quae circa corpus humanum versaretur, Medica scientia, ob materiae copiam, et quae fortaffe olim vifa fuit, dignitatem, a philosophia separata atque superioribus, quas dicunt, disciplinis adnume-Altera, quae in animi humani rata est. naturam inquirit, Psychologia dicitus. Cuius, quae intellectus naturam atque regimen explicat, pars Logicam constituit; quae voluntatis vero naturalem indolem regimenque explorat, Philosophia Practica vocatur, quae variis modis in partes viterius dividi fuas potest. Addi hiscodiabus psychologiae partibus, quamuis interistas fere etiam posit distribui, tertia potest, quam Aestibets. cam dictine of ), o . , rather to have

Mithematicae difeiplinhe in hac nostra dinificame pertim ad physicame referri, partim methaphysicae adiungi pessione.

Oui speriorem aut minutiquem horum expositionem requirat, consulat V & R v-

HAMIVM in libro de augmentis foient, HI. feq. D'ALEMBERT Melanges vol. L.p. 235 feq. A. G. BAVMGARTEN Philosoph, generali. Hal. 1770. 8.

§. 4.

Vius et ad-

Vsus philosophiae, si quis est experientiae exactioris atque intellectus culturae vsus, cum in reliquis disciplinis, tum sa ipia vita, negari non potest. Quanquam, qui philosophorum nomen prae se ferunt, ratione saepe pessime abutuntus, intellectui humano vel nimis arrogantes, vel, quod iustum est, non concedentes; vel apta ad philosophandum ingenii indole destituti, vel prauis etiam nonnunquam animi affectibus abrepti.

Inter adminicula autem philosophiaes cum omnis disciplina, quae ad humanitatem pertinet; tum historia in primis merito refertur, et naturalis et politica; et ea maxime, quae ad morum ingeniique culturam spectat, de qua nostra aetate bene meriti sunt Iselin, Home, Millar, Ferguson, Krafft, Rousleau.

feau, Gognet et alii quidam viri clariffimi; et cuius praecipua quaedam atque variis respectibus philosopho villiffima pars est ipsius philosophiae historia.

#### §, 5.

Logica pro eo, quem definiuimus, Logica pas ambitu, in duas commodifime partes dispesci posse videtur; quarum prima intellectus naturam explicet, altera de recto intellectus in dignoscenda veritate viu praecipiat. Quae etiam prima philosophia constitui, et reliquarum scientiarum organon recte dici potest, is propositis hisce sinibus respondent.

#### prionit ede: c.d. ..d.

Inter logicae scriptores eminent ex scriptores.
Anglis quidem Locke, ex Gallis Mallel branche et Crousaz, ex Italis Antonius Genuensis et di Soria; ex Germanis Leibnitius, Wolfius, Ridiger, Crustus, Hollmann, Lambert. Scholasticam logicam pernoscere cupientibus Roctenbeck et Revoschius vius esse possunt.

A 4

II.

1 Je gnima generalia quaedam gicae praemittenda.

ftentia.

nimam inesse homini, eamque vni cam a); i. e. vim percipiendi, intelligendi, appetendi auersandique non omni corpori nostro organico inesse late diffusam, atque adeo ab eo non separabilem, quae Materialismi crassioris nomine nota opinio, est b); certae potius cuidam nostri particulae, siue simplex ea fit, fiue composita, animi vim propriam esse; cum sensu ipso interno, men stym observationibus physiologorum certissimis amnino eqincitur c).....

> Plures inesse, praeter alios, visum quo--disk sug eff Ridigeno, de Senfu V. et R. diff. propem. S. 8. feq.

V. CICERO Tusc. quaest. I. 10.

c) Cf. HALLERI Elem. physiolog. Lib. X. Sect. VII. §. 14-16. CARTESTI Princip. philosoph. part. IV. S. 296. In cerebro itaque animae sedem esse, vix dubium censeri potest, licet vnicae eam parParticulae adstringion pecesse ponissis. V. HALLER lib. X. S. VII. \$, 32. seqq. Sect. VIII. \$. 23. Hollmanni Pneul matolog. \$ LXXIII. seqq. comp. Tracul me eines Geistersehers erlaeutest, durch Tracume der Metaphysic p. 19. seqq.

by v. In horners. Pours duks das das described by for four dignite and the unionical Leignan and the unionical distribution of the contraction of

Animi corporisque statuum diuerfo- Animi et corporis harmorum, omniumque mutationum is fere nia. est consensus, each armonia, vt ab ea opinione diuelli se aegre patiatur intellectus moster, qua re vera caussam esse alteram harum naturae humanae partiym corum, quae altericaccidunt, fa Vetus ea est opinio influxus tuitur. phylici nomine nota.; 11. A qua diffidium fecerunt primum Curtesti quidam selles berrimiadsoclae, caussarum occasionalium hypotheli propolita, mox Leibnitius pracflabilitan effe harmoniam adferens; multosque auctoritate fna in partes fuse traxeruntan she and she she a

Digitized by Google

nibus constituendain videatur; comnes partes eius bene cognitas habere, cum Medicae tum Psychologicae scientiae 

\*) v. D. ERNEST. PLATTNERS Anthropologie fuer Aenzte und Weltweise, Leipz. 1772. 8.

Arini corvorisque statu no claerty erra, omas mysk inkationer, in

**òrin**cipia.

Rogum, quae (1) (Quae in anima humana occurrunt, ad tria principia redeunt; facultatem nimirum percipiendi, cognoscitiuam etlam dicunt, nec non intellectum figniz ficatu latissimo, appetendi auersandique facultatem, f. voluntatem, strictioni quidem fignificatu; et facultatem operatinum, quae proprie vis est, quaeque tum in perceptionibus, et quae inde pendent, voluntatis propensionibus mutandis, tum, nisi opinio ea, quae influxum profitetur, falsa est, in mouendis etiam corporis membris sese exfe-Hanc quidem alii voluntatis nomine complectuntur; parte elus intellectui ab aliis vindicata. dit, thairant causes

έ'n

Pfychologiam aut vniuerfam, aut Pfychologian eam, quae ad logicam profius attinet, partem omnem, qui scriptis complecterenturi ex recentioribus celeberrimi sunt praeter antea (§. 6.) laudatos, Bafedow; Condillac, Bonnet, Helvetius; Hume, Hartley, Search; dum quibus conferri, quamuis diuersae plerumque opinioni addicti, vel hoc ipfo tamen nomine, merentur Reid et Beattie.

and the filter that had all the

central state of the second Anone of the man of the field regdum enter annicemblica obus, utilgroum géres riouville que cer, quas sensigion o realizables o reignos as Seefar is excess on allower contain qui cities reserved nospelleres adel all edechill of the same there is the come igt field dichtgübnis, anna anci-7157

Digitized by Google

ribus conflituendain videatur: comnes partes eius bene cognitas habere, cum Medicae tum Psychologicae scientiae permultum omnino interest \*).

\*) v. D. Ernest. Plattners Anthropologie fuer Aenzte und Weltweise, Leipz. 1772. 8.

Aris i cornerieses frances a clauser rum, emus mare inelationes in it it it

**prin**cipia,

Lorum, quae : : : Quae in anima humana occurrunt. ad tria principia redeunt, facultatem nimirum percipiendi, cognoscitiuam etiam dicunt, nec non intellectum fignificatu latissimo, appetendi auersandique facultatem, f. voluntatem, strictioni guidem fignificatu; et facultatem operathum, quae proprie vis est, quaeque tum in perceptionibus, et quae inde pendent, voluntatis propensionibus mutandis, tum, nisi opinio ea, quae influxum profitetur, falsa est, in mouendis etiam corporis membris sese exfe-Hanc quidem alii voluntatis nomine complectuntur; parte eius intellectui ab aliis vindicata. dia a coma or compar

**§**. 10.

Psychologiam aut vniuersam, aut Psychologia eam, quae ad logicam propius attinet, partem omnem, qui scriptis complecterenturi ex recentioritus celeberrimi sunt praeter antea (§. 6.) laudatos, Basedow; Condillac, Bonnet, Helvetins; Hame, Hartley, Search; dem quibus conferri, quamuis diuerfae plerumque opinioni addicti, vel hoc ipfo tamen nomine merentur Reid et Beattie.

med to his book of helped

Cognic operation ं २८ के सम्बद्धाः वर्षे क्रीली repdum enter annicemil to this, tell-สุนค์ส**เก** สุด้าน ารังยาย**น**. สุนก พร. สนล**ฮ** segrador en condiciones percentas estadores es Sentur is excessed in the constant qui eson a sistemate properties and a son a son a outile of the grant of the come ipto fiele dilanguiants. Commencie 1111

# LOGICAE

#### PARS PRIMA.

De intellectus bumani facultatibus, operationibus diversisque statibus: ac de dient

#### Mark C. A. b. And Level Leading

De intellectus humani facultatibus.

#### 6. 11.

ognitionis nostrae diuersa genera lustraturis in eum primo inquirendum erit cognoscendi modum, reliquorum quippe fontem, quo res, quae praesentes iam nos adficiunt, percipimus. Sensus is dicitur; et ille quidem, qui circa res extra nos politas verlatur, easque corporis partes, quas ab animo ipso facile distinguimus, externus dicitur, thris erganique etiem externi nititus vulgometis. Eorum autem, quae intime enimum adficiunt, cui fui iplinsanus tationumque fuarum confcientiam dei bet, equique in iis partibus excitatur; quae fenfus externi aciem plane fine giunt, internus dicitur fenfus.

Atque ficuti pro co, quem nobis excitant, fensu, rerum externarum quan litates concipimus; ita ex fensu etians interno rerum, vnde is videtur proficissi, fignificationes atque conceptus defundamis. Quo viri, pulchri et horuesti sensus celebratissima nomina pertinent. In quibus quid natura fiat, quidque vsui et consuettidini debeatur, quid certum sit, quid fallax et inconstant, hic quidem disquirere nondum licet.

Ad fenfus autem, maxime externi, naturam magis perspiciendam

que occurrunt, diffinguenda funt; obiectum numpe infuns, eius vi vel mediate

diate velummediate in organo fenforio escritata mutatio; deini ea, quae in escritata mutatio; deini ea, quae in escrito contingit, ceu communi fenforio; lutic confuncta faepe voluptatis taediiue perceptio, denique obiecti, qualis anid mi vidudicioque confituitur, ideasen

- 2) Perceptionem hanc ex organi flatu existere aliquando adhuc, nouimus, cum obiectum nos non amplius tangat.
- 3) Acui perficique fensum posse exercitatione atque animi intentione, experientia constat.

Imaginatio.

A fensu hoc iam differt imaginatio, f. phantasia; quae rerum actu non praesentium aut contingentium animo fissit species s. ideas; accedente haud raro et nonnunquam etiam vehementi voluptatis taediique sensu; modo volentibus nobis, modo inuitis; modo rebus, prouti sensu anten perceptae suerant; exacte respondentes; modo valde diversas.

fishe Quam; licet minabilium fontem praecipuum, a fensu tamen aque cura poris statu et indole; at vero etiam ab exercitatione pendere, experientia docet \*).

Sect. I. S.IX. MVRATORI della forza della fantasia umana, edit. V. 1762.

 (ii) Parking More chicken lib V page 1 - 518 Elba 2 . U. Seet L

Non vero rerum folum species, seu praesentium seu absentium, animus percipits: fed remm etiam naturamintelligere atque perspicere fatagit, ac propterea rationis, iudicii atque intellecous facultas nobis tribuitur. Quae fi curas tius determinare nomina et distinguere volunt; intelletium turm dicunt verum distinctas notiones let maxime quidem generales, ope signerum, conciniendi facultatem; relationes autem forespeens notandi iudicium; denique ex plus ribus indiciis affertisque aliquid colligendi facultatem rationem, f. ratiocinandi facultatem adpellant. Omnes etiane iltas partes facultatis cognescitiuae Supe-

Batio

faperior is a michigan space que, gromina comprehendents a ferfum cum imagidationic inferiorum nominantes.

Huius vero et iplius adeo corporis in istas quoque cognitionis partes magnam vim este, quotidie fere experimur.

\*) Cf. HALLER Elem. physiol. lib. IV. pag. 294. 319. lib. XVII. Sect. I.

His male after S. 144. A construction of

Memoria, attentio, praescientia. Hae vero vi queant immente nostra se exserere facultates, opus praeterexest cum memoria, serum aeque ac verborum a), et reminiscentia; sum attentione, quae si ad ea; quae animo impercepta sum obuersanturque, adhibeatur, resserio dicitur. Hisque ita extenur, ut modo ab eorum, quae obietta animo sunt, parte mentem avertativas, quae seiuncta ressurement, cogitatione componamus. In quibus singulis are multum valet et exercitatio b), corpouris vero etiam conspicuum satis est im-

perium c). Atque hisce principiis omnes, quibus instructi sumus ad congnoscendum, facultates facile continentur. Praescientiam enim, qualem intesse homini haud dubiis experimentis constat, imaginatione niti et iudicio, aut sensu etiam interno, haud difficile est ad intelligendum d).

- a) V. Cicero acad. II. 1.
- b) V. de arte memoriae mirabilia in Ggg. NERI Chrest. Plin. Segm. XIII-XV.
- VII. S. 22. lib. XVII. S. I. S. VII. BURC-HARDI Meditat. de anima hum. S. 32. p. 10.1 E. PLATTNERI differt. de vi corporis ju memoria et Anthropologie, S. 253 segq.
- d) V. tamen Ridigur de sonsu V. et F, diff. procem.

**S.** 14.

Virium harum, quibus cognitio organa internostra nititur, non solum is est cum terialea,
corporis indole et statu, quem hucus,
que observauimus, consensus; sed
quaedam etiam easum pars, qua imaB gina-

#### 18 Logicae pars prima Caput I.

ginatio maxime et memoria continetur. ad corpus potius, quant ad animum pertinere videtur. Sicuti nempe externarum rerum notitia externorum organorum ope contingit; ita internum quoque aliquod existere organorum subtilissimorum systema, quorum mutationibus rerum actu non praesea tium excitentur ideae, quorumque ope, quae in memoriam sibi reuocare animus potest, tum quoque cum eorum conscius fibi non est, seruentur, admodum est probabile. Quamquam horum organorum, idearumque, quas dicunt, materialium, atque etiam mutationum, quibus excitentur, formam atque rationem adeo determinare et describere non ausimus \*).

Ex quibus tamen neque id confequens est, memoriam huius vitae cum corpore, quod interire widemus, necessario interituram, neque illud etiam, de quo dispicere Logicorum magis est, data anima datoque sensu, seu percipiendi facultate qualicumque, omnes, quot-

quotquot in cognitione humana distingui possunt, facultates positas iam esse\*\*).

- Plura dant Bonnet, Essay analyt.
  fur les facultés de l'ame (germ. vers.
  1770); Essay de Psychologie (germ. 1773)
  Hartley Observations on man, (germ.
  1772) Search Light of nature (germ.
  1771) tom. I; quique eos magno iam numero, at fortasse non satis moderato impetu, secuti sunt, recentiorum psychologorum alii. Comp. AristoteLes. de memoria cap. I.
  - chap. L. ARISTOTELES de anime. III. 3.

#### \$. 16 mm

Quamuis hacterus enumeratae ad Ingeniorum divertius.

cognofcendum vires omnibus hominibus communes fint; magna tamen in iis deprehenditur ingeniorum divertitas.

Nonnulli enim fenfuum externorum acie alios fuperant, nonnulli imaginationis vi praecellunt. Alii memoria valent magis, alii iudicio. Nonnulli fimilitudines rerum facilius adfequuntur, alii difcrimina. Sunt, qui in rerum fingularium traftione, funt qui B 2 in

#### 20 Logicae pars prima Caput I.

in conceptibus generalibus essumque dispositione selicius versentur. Alierum in caussis detegendis, in euentibus praeuidendis aliorum mira est sagacitas. Alsi idearum numero, quas cogitatione complectantur, excellunt, alii iudicii, quo singula distinguunt, acumine; alsi celerius penetrant, alii profundius. Quosdam videas, quae acute sentiunt, apte accommodateque dicere non posse; quosdam aliorum etiam decreta minus perspicue proposita facile adsequi a).

Harum perfectionum, licet non omnes, plurimas tamen, quae quidem ad sensum internum et superiores cogniționis humanae partes referuntur, ad ingenia praeslara constituenda requiri, res ipla latis declarat b). tamen summam ab omni parte perfectionem natura humana vix ferat: ea etiam ingenia praestantia dici possunt. quae, licet in quibusdam inferiora aliis, in praecipua tamen aliqua parte emineant. Atque huc ingeniorum poëti-. 2 corum. 111

corum; philosophicorum aborumque specat distinction for the second

rest our and in the real

In omni autem genere ab imaginai tionisi vigore, atque a iudicii acumine, ingenii praestantiam pendere; hisque principiis ad res nouas moliendas; quibus innotescunt, summi ingenii homiques (Genies) aptos esse atque invitati; ex dictis facile concluditura).

- a) Plura vide apud HELVETIVM dife.
- 10) V. Svizer vermifihie Schrifften Abh.

  ZIV. ALEX. GERRADD Verfuch ueben
  das Genie, ueberg, von Chr. Garve,
  1776.

C) V. ZIMMERMANN von der Erfahtieng, lib. IV. cap. I. FLOEGEL Gefeinsktudes menschlichen Vorstunder, Sect. IV.

versaline visite > g.g. dery, |conge diff

Quandoquidem omnes; intellectus Eiusdem facultates; et a corporis pendent statu atque constitutione, at vero etiam exercitatione acui atque perfici mitum in mos dum possunt; exinde consequens est,

(2

B 3

di-

diversitatis ingeniorum caussas, cum in - corporis constitutione, tum in educatione recte quaeri, porro in iis rebus; quibus hae caudiae adiunantur: in Vnde animi propensiones, et primae inflitutionis rationem primorum tentaminum faccessus, exempla, rei familiaris et publicae, aetatis denique, qua quis vixitaliconditionem, ex vna parte; ex altera autem corporis naturalem, tam quoad folidas quam quoad fluidas partes, indolem, eiusque in victu et omni vitae ratione curam, denique aëris temperiem ad caustas has recte referri, vix alicui dubium effe posse videtur. Mirum itaque est, alterutri harum caussarum generi omnem eam diversitatem vnice a quibusdam tribui; phylica a) ab aliis, ab aliis moralib). Quantum autem ab vtroque vbique gendeat, longe difficilior quaestio est. Cui nisi plene satisfactum fuerit, illud etium constitui non potest, vtrum animis iblis eius diuersitatis caussa 'quaedam primitus infit c)?

- 1) V. HVARTI Examen des Esprits pour les sciences, ex hispan. germ. quoque versum a Lessingio.
- (a) V. Helvetive dift. III.
  - c) V. Flögel et Plattner II. c. c., CRDUSAZ Log. Sect. 1. 2

Ne bharwa in i ce coi agus watair Property of the William

surface in the formular same. 

i) Velimor is hunsdan in their

<u>แล้งสาดหาวที่สุด ซูซาสาร (ค.ศ. ค.ศ. 2 ค.ศ. 2 ค.ศ. 2 ค.ศ.</u> and the state of t to, with hard stated a standard for the ad allom rem releas, nobis sema, ione

2 ) Porro & Lee lenki externo noractes but pelección as, quanting proprinciples fairt, wires in a other and in the same of the same of

### CAPVT "II.

De operationibus intellectus humani.

## 

De idearum diversis generibus, horumque principiis et caussis.

#### §. 18.

Differentia idearumobie Stius. dearum nostrarum disserentia prima obiettiua est, seu materialis. Eo enim respectu

- 1) Vel integras quasdam res f. subfiantias, vel harum aliquas determinationes, qualitates et quantitates, easque vel absolute s. in se spectatas, vel ad aliam rem relatas, nobis repraesentamus.
- 2) Porro vel res sensu externo perceptas aut percipiendas, quarum proprie ideae sunt, vel res in sensus non incurrentes, invisibiles, intellectuales.

(E 3) + CA-

- a) Sunt alii conceptus nostri, etiam, obiectiua ratione, fingulares, alii viniverfales; i.e. rem individuam omni modo determinatam illi comprehendunt, hi ea tantum, quae pluribus communia funt.
- 4) Sunt porro idearum noitrarum obiecta vel sensu immediate nobis patesacta, vel similitudine aliarum rerum, analogica ratione, comprehensa.
- acque ac fentainae, vel ita compositat funt, vt in pluzes resolvere eas possimus; vel adea sumplices, vt pluza in ils distinguere separatimque concipere nequeanus menti one
- Denique conceptus nostri vel postituriunt, vel mere negatuit, vel etiani mixti generis. De supre estadosco ottor est a una estadosco de conservatore estados e

Ta, et maxime quidem generales iftae maxime quidem generales quidem generales

.; • . . .

BS

#### 26 Log. Pars I. Cap. II. Sect. I.

externique fingularibus perceptionibus, ab anima ipía naturali ratione, abstrabhendo nimirum et componendo (§ 14.) effectae sint; an vero omnes aut quaedam certe ante sensum perceptiones homini iam insint, connatae adeo si ingenitae, sensus occasione tantummodo excitandae; vetus est, nec difficultate carens, at vero etiam maximi momenti quaestio.

Ad priorem quidem partem tuendam hoc vnum iam fufficere plane videtur quod generales ili mentis conceptus fine vocabulerum; aut fimilium fignorum, ope fubliftere in nobis omnino nequeant, quae tamen connata nobis nemo existimauerit. Accedit vero, quod horum conceptuum ad sensuum perceptiones atque ad experientiam. qua quis vsus est, ea manifesta ratio est, quae his eos deberi satis arguat. Denique quid in istis generalissimis etiam intellectus nostri conceptibus certi perspectique insit, diligentissime scrutati, ad sensus interni externique indiindicationes, atque ad experientiam erredire omnia, non posiumus diffiteri

\*) V. ab vna parte Locke B. I. et II; HVME Enquiry concern. hum. Underft. Sect. II; ab altera LEIBNIT. Nouv. Eff. p. 67. et al. CRUSIVS Logic. S. 82. feqq. REID Inquiry into the human mad chap. V. Sect. VIII. the died of the hours of the head will

Quoad modusn, quo fibi aliquis rem Differentia idearum forrepraésentat, ideae vel verae sunt; fi malis. nempe res repraesentata talis est, qua lis repraesentatur, vel falsae; vel obi fcurae funt, vel clarat; obfcurae, quas tenus non sufficient ad rem agnoscendam et distinguendam, clarae, quatenus sufficient; diffindiae funt, cum chasteres if partes, quibus rem agnofcas, confusate, cum non his diversitate totius rom distinguasa completae, si ninil corum, quibus res constituitur desit; adaequatae f. praecife determinatae, fi alieni nil admixtum; profundae denique, fi ea, quae non in superficie adparent, fed profundioris funt indaginis, continent.

ment. Formalem quare dicant hance differentiam, item fubication; facile patet.

anne. \* Et huius quidem diuersitatis, perfecionis adeo atque imperfectionis, cauffas deprehendere licet, tum in natura virium nostrarum, quibus ideas rerum acquirimus, tum in virium earum vsu. Natura énime et organorumbno quibus rerum species imprimuntur, et imagiginationis, vi cuius instaurantur, et intellectus, quo percipimus et perspicimus, variis limitibus circumscripta est. vt non nifi certis sub conditionibus clarae, distinctae et completae rerum notiones animo informari possint. Et plura quidem simul percipere non aeque ac fingula possumus; et maxime quidem, si alterum fortius iam animum aut sensus adficeret. Recte etiam se-- mel percepta, nisi repetita, facile delet obliuio. Maximam vero in perficiendis omnium generum perceptionibus atque ideis vim habet attentio, cum desi-الدرزيال

defiderio rei recte agnoscendae ad cam vim animi dirigimus atque intendimus. . . . . ino doson at it shiv

6. 22.

Notatu dignissimum est, facta in ldearum anteredentium organo sensorio impressione, eadem in sensorium licet attentione adhibita, multo facilius vis. nos agnoscere et distincte percipere, si res lint faepius viurpatae et notae fatis; cum e contrario vel nulla plane in animo excitetur idea, vel minus distincta, si parum nota res'sit, quae sensus iam afficiat. Multa ex hac observatione et theoriae et praxi existunt vtilia conse-Staria. Cum qua tamen observatione illa altera facile conciliatur, experientia non minus nota, nimis crebro percepta quaedam tandem vix animaduerti.

Cum caussae atque leges, quibus searum plane obscuradistincta existit excitatae ideae aut mu- rum in animo tationis organorum in animo notitia f. conscientia (adperceptionem dixit LEIB-NITIVS) non plane eaedem fint atque

eae.

#### o Log. Por I. Cap. II. Sett. I.

eae, a quibus ideae ipsius excitatio aut organorum mutatio pendet; mira videri vix potest opinio, excitari posse in nobis ideas, iisque varios animi motus atque actiones nostras subsequentes esse, quamuis earum nobis conscii plane non simus. Atqui has dicunt Logici ideas totalites s. plane obscuras; earumque vim in animo atque actionibus nostris experientia satis superque consistmat.

SVLZER Vermischte Schrift. p. 72 seq. SVLZER Vermischte Schrift. p. 261. MENDELSSOHN Philos. Schrift. tom. II. p. 60 seq. edit. 2. Condillad Ess. Jur l'Orig. tom. I. Sect. I. chap. II. S. 13. Sect. II. ch. I. S. 9. seq. Essai de Psychologie ch. XXXIX. seq. Search tom. I. ch. X.

#### 1 25 BAY 25

#### SRCTTO

De coniunationis atque consecutionis idearum legibus caussisque naturalibus.

am faepe experimur idearum in no-Legum actionis bis effe fequelam et coniunctionem, idearum fundereum fund quam anima vult, atque attentione efficit. At vero etiam, quam non constituit voluntas, quin auersatur, idearum nostrarum saepe adest connexio. Quid? quod tunc etiam, quando pro arbitrio nostro ideas euocare atque proponere nobis videmur, non nisi ex pluribus naturali ratione sibi succedentibus aut confluentibus, selectum facimus, atque, quas lubet, attentione distinctas reddinus; vel certe eas ipsas vias atque leges, quibus naturaliter vnitae funt, dum excitare aliquam ideam volumus, fequi debemus. vero haec naturae lex, vt idea praesens

. vel sensu vel imaginatione excitata, facile suscitet sibique iungat, cum similes, tum olim vna praestates ideas;\*).

- '\*) Historiam haius maximi momenti dogmatis persecuturus sequentes cum vsu enoluet auctores: ARISTOT. de mem. cap. II. HOBBES Etem. philos. part. , IV. 25. Leviath. cap. 3. MALLE-BRANGHE liv. II. part. I. chap. V. LOCKEB. II. ch. 33: LEIBNIT. Nouv. Eff. ibid. Wolf Plych. Empir. S. Tog feq. Metaph. Germ. voll. II. HOLLMANN. Log. S. 14. Treatise on hum. nature, et Ess. concern. hum. underst. Sect. III. HARTLEY Observ. on man; part I. Home Grundfaetze der Critic, part. I. cap. I. GERARD Ueber das Genie part. II. Adde Bon-NET Eff. analyt. chap. VII feq. HAL-O S OLER Elem. phys. lib. XVII. Sect. I.

eges inde lequentes

Quae vtrum vnica sit, atque omnium, quibus naturalis confecutio idearum regitur, legum fundamentum, nondum quidem inter omnes conuenit. autem in ea lege alias contineri, atque per eam determinari, facile perspicitur. Nimirum

- 1) Rerum loco aut tempore coninnstarum ideas mutuo fese facile suscitare:
- 2) Saepe etiam oppositarum.
- 3) Ab effectis ad caussas, et a caussis ad effecta, a parte wel ad totum vel ad partes alias; atque vt rem paucis absoluamus, ab vna ad alteram etiam minime confimilium rerum ideam propterea saepe fieri progressum, quoniam vel in ordine euentuum, qui fint extra nos, vel in cogitandi ordine, eiusmodi progressus aut conjunctio locum antea habuerit word i done, as done adis forfelt - for achie morres

Ex pluribus autem ideis, quae se-Magis illucundum istam legem in aliquo homine excitari possent, adparet, eam vel eas potifimum excitatum iri, quae

- 1) Cum idea praesenti maximam habent similitudinem; aut
- 2) Arctissimam connexionem olim ex coniunctione ortam; aut

3)

- Adeo funt vegetae atque vigentes, vt minima etiam vi excitari atque fisti animo possint; aut
  - 4) Animae statui magis conueniunt;
- (av 15) Scope meditationis: aut a 🐔
- Generalibus, quibus aliquis adfuetus est, cogitandi legibus, atque ideis maxime vigentibus et reliquarum quasi rectricibus.

bod of 27.

Confectaria quaedam. Ex quibus, cum innumera alia, tum ratio in primis etiam atque modus intelligitur,

generalium atque compositarum origo,

2) Et habitus crebra idearum repertitione nati existant;

3) Quiffat, vt idem objectum adeo diuerfas in diuerfis hominibus cogitationes atque animi passiones excitet;

- 4) Vt ad se ipsum transitum facere in sermocinatione, quod inter vitia vrbanitati contraria recte numeratur, adeo naturale homini sit;
- que ad meditationem ac ratiocinationem pronitas impedimento sit, quominus res quotidianas et vulgo faciles apte accommodate que aliquis exsequatur.

### SECTIO III.

De cogitationum signis, lingua et scri-

§. 28.

plantina alia, fignorum etiam, formonis et feripturae vium acceptum referinas; iquarum rerum in cogitando veroque initelligando maxima vique vis est.

C 2

Sunt

### 36 Log. Pars I. Cap. II. Sect. III.

Sunt idearum animaeque perceptionum figna quaedam naturalia, quibus cum sibi ipsi, tum aliis, ipsas rerum ideas homo fuscitare possit. A quibus et adeo differre, atque ex arbitrio potius, quam naturali ratione, constituta, et vero etiam ad scopum sermonis legesque quasdam generales adeo accommodata figna ea, quibus communiter vtuntur homines, videri possunt; vt mirum non fit, divinum hoc petius et supernaturali ratione humano generi comparatum, quam naturae viribus effectum beneficium a nonnullis existimari a). Attamen via atque ratio, qua a naturalibus istis signis ad ea, quibus vel in sermone vel in scriptura vti- ' mur, signa progressum facere genus humanum potuerit, rem curatius perferutantibus non omnino obscura est b... ·Quod vt adpareat, in causs, quibus fignorum eorum vsus determinetur, inquirendum, quidque in istis caussis necessarium sit, quid mutabile, sedulo dispiciendum c).

Buch

a) V. Süssmilch Versuch eines Beweifes, das die erste Sprache ihren Ursprung nicht von Menschen etc.

b) V. HERDER Vom Ursprung der Sprache, 1772. Esfai synthetique sur l'Origine et la formation des langues, Par. 1774. On the Origin and Progress of language, Lond. 1773.

( ) V. Traits de la formation mechanique des langues, Par. 1765. MICHAELIS de l'influence des opinions sur le langage et du langage sur les opinions, 1762. Adde de grammatica universali scriptores, inter quos eminet HARRIS, cuius Hermes or a philosophical Inquiry concerning language and universal grammar, Lond. 1751. 8. prodiit; atque de institutione mutorum, quibus accesfit nuper LASIVS in Ausfuehrliche Nachricht von der Unterweisung etc. In hac etiam inquisitione artis decifratoriae initia patefiunt. V. Elementa artis decifrat. Regiom. 1770. 4.

Signorum autem eiusmodi perfectio Requisita pripluribus conditionibus absoluitur; quippe requiritur,

1) Vt ideae, quae excitari iis debeant, pure et complete excitari posfint,

C 2

### 38 Log: Pars I. Cap. II. Seft. III.

- 2) Quam fieri potest, maxime diflinctae.
  - 3) Minima opera vbique.

§. 30.

Defectus atque emenda

In voce plurima occurrent, quae scopo sermonis, et vltimae quidem ex modo allatis legibus maxime accommodata funt. Plurima vero etiam obstant. quominus ab omni parte perfecta omnique idearum humanarum generi sufficientia figna obtineantur. Ouare in impossibilium potius quam inueniendorum numero habenda est, tingua ista characteristica vniuersalis, cuius spem fecere summi quidam philosophi \*). Malis autem, quae ab imperfectionibus vulgaris fermonis metuenda funt, fi non omnino, infigniter tamen mederi posiumus; dummodo in delectu verborum, atque in omni orationis structura, curam adhibeamus, easque leges sequamur, quas rerum ipsarum, at vero etiam genii, quem dicunt, linguae intelligentia suppeditabit \*\*).

\*) V. CARTESII Epist. part. I. ep. CXI. Leibnitii Historia et commendatio linguae charact. vniuers. Oeuvr. philos. publ. p. Raspe. p. 535. Nouv. Ess. Sur l'Entend. p. 363 seq. comp. Michaelis l. c. Sect. IV. S. 4. Adde Kalmari Praecepta grammat. atque Specimina linguae charact. vniuers. Berol. et Lips. 1772. 4.

\*\*) In omni hac doctrina omnino confulendus est LAMBERT Neu. Organ.

part. II.

# SECTIO IV.

De iudiciorum, quique is nituntur, conceptuum quorundam generibus uniuersalissamis, neorumque principiis et

caussis.

§. 37.

Tudicium vti in animo existat, opus sudici elementa et geest duabus minimum ideis, vel in ness.

codem objecto oppido conspicuis, yel

C 4 aliun-

### 46 Log. Pars I. Cap. II. Sett. IV.

aliunde concurrentibus; opus est, vti hae ideae et distinguantur et conserantur; opus denique est, vti, qua sint in ratione seu relatione hae ideae, animo manisestum siat. Quae singula, niss signa idearum sint in promptu, in animo nostro distincte satis sieri nequeunt. Iudiciorum enunciationes propositiones Logicis dici, nemo sacile ignorat. Quaenam vero propositionis alicuius pars subiestum constituatur, quaeque praedicatum, contextus vbique sufficienter declarat.

§. 32.

ludicia lenlu atque ratione fundata. Quae sit duarum idearum relatio, quae subiesto cuidam adsint praedicata, vel non adsint, nonnunquam ex claris iam subiesti illius praedicatique notionibus aut ideis patet, nulla intercedente idea media. Atque en iudicia intuitiua vocantur, immediata, nonnunquam etiam sensus iudicia. Experientiae vero curatior scrutatio docet, quamplurima iudicia, quae a sensu praesenti aut claris

ris ideis solummodo proficisci, absque omni mentis ad alias ideas, aut sensationes antea perceptas, discursu, vulgo putant homines, omnino eiusmodi discursu, idearumque plurium colle-Stione atque conclusione niti. Ouod circa sensus internos facillime accidit; at vero difficilius detegitur. Frequens tamen etiam et vtique plurimos fallens in rebus sensui externo obuiis locum habet celerrima ista idearum consecutio; qua fit, vt fenfu immediate percepta videantur, quae vi mediarum idearum conclusa sunt. Certe neque in auditu, neque in visu, praesens sensatio sola locum et obiectum, vnde sensatio profecta fit, indicat, eo, quo vulgo enuntiamus, modo. Rationis ergo, non fenfus, ea funt iudicia, quibus obiecti formam, magnitudinem, locum, situm, distantiam et -fimilia, primo licet intuitu, notamus\*).

VI. MALLEBRANCHE liv. I. ch. VI.
VII. LOCKEB. H. ch. IX. COMPILLAC Estat fur l'Origine, tom. I. Sect.
VI. Traité des Sensations, 2 voll. 8.
HALLER Elem. phys. lib. XVI. Sect. IV.
C 5

### 4. Log. Pars I. Cap. IT. Sett. IV.

Voltraine Elemens de la philosophie de Newton, chap. VI.

**§** 3.3.

Vera et faifa.

Sicuti vera dicitur idea, cum rei repraesentatae respondet; (\$.20) ita iudicia nostra vera dicuntur, si rebus ipsis respondent, i.e. si subiecta ea ipsa habent praedicata, quae in cogitationibus nostris essatisque iis tribuimus, sisque carent, quae inesse negamus. Et quandoquidem idea, quae per se concipitur, ad nullam rem relata, nullo nomine insignita, falsa dici nequit: qui veritati opponitur, errorem non nisi in iudiciis locum habere posse, patet.

**5**. 34.

Vniuerfalia, particularia etc. Iudicia dicuntur generalia s. eminersalia, quando aliquid de omnibus singulisque rebus aliquo nomine venientibus enuntiatur; particularia, cum de parte earum; singularia, vbi subiectum propositionis est plane singulare s. individuum. Et vocatur ea iudiciorum disse-

ren-

rentia quuntitas. Quae sola quantitate different iudicia, sabalternantia dicuntur; oppidoque adparet, a veritate vniuerfalis ad particularis veritatem, atque a falfitate huius ad illius falfitatem valere confequentiam; non contrariam. Vbi iudicii quantitas determinata omnino non est, indefinitum vocatur. Et iudicia quidem nostra vel generalia. vel certe indefinita, primum quidem ex fermone aliorum et viu vulgari plurima haurimus; aliqua etiam in notionibus generalibus ita continentur. vt positis dis ea ipsa indicia generalia non possint non agnosci. Denique ex similitudine plurium eiusdem generis euentuum (atque) phaenomenorumo iudicia generalia eo facilius nafcuntur, que minus vulgo proni funt homines ad iudicia sua ponderanda, definienda, atque ad impetus animi cohibendos.

Sunt certa iudiciorum genera, qui- ludicium de pofibili eta bus, num possibile, impossibile, necessarium, possibile.

### 44 Log. Pars I. Cop. II. Sect. IV.

contingent aliquid fit. fignificatur , quae enuntiata modalia scholastici dixerunt: quorum naturam et originem accurate explicare eo magis oportet, quo maioris momenti funt, quae inde pendent. confectaria. Possibile vero dicimus quidquid contradictionem non involuit; impossibile vero quidquid inuoluit contra-Cum enim quidquid est dictionem: eiusmodi, vt, quibus determinatur, praedicata vna confiftere nequeant, fed mutuo se tollant, ne cogitari quidem possit: in rerum illud, quae vere sint aut esse queant, numero censeri non potest, sed pro nihilo potius habendum; quam propositionem ad omnem omnino cognitionem humanam spectantem principium vocant contradictionis \*).

\*) V. ARISTOTELES Metaphys. III. 3. feq.

6. 36.

De necessaries et contingen-

Cuius contrarium impossibile est, necessarium dicitur. Atque eiusmodi impossibilitatem, adeoque necessitatem

in

in nobismet ipsis saepe experimur, vel animo vel corpore, quaedam conantes. In rebus autem extra nos positis necessaria ea dicimus, quae vel aliter concipere plane non possumus, vel aliter cur cogitemus, nulla probabili ratione adducimur; siquidem nulla experientia contrarium vsquam ostenderit. Cuius oppositum possibile nobis videtur, contingent dicimus. In omni vero hoc iudiciorum genere permultum interest, vtrum simpliciter s. absolute, an hypothetice et respessive, quoque praecise respessive, possibile, impossibile, necessarium, contingens aliquid dici queat.

# 

Quae in ea funt relatione, vt vi De cambo.
vnius alterum existat; in nexu coussali
esse, illud caussam, hoc esseum dicinus. Atque obtainm esse eiusmodi
nexum, vt cogitemus, adducit nos,
praeter virium, quas ipsi experimur, sensum, constans observatio, quae posito
vno alterum quoque poni, non posito
illo

### Log. Pars I. Cap. II. Sett. IV.

illo neque alterum poni; vbique docet; adeo, vt quomodo vno non posito alterum tamen locum habere possit, animo concipere plane non posimus \*).

" ' Comp. Locke B.H. ch. XXI. Hyme on DE Conc. hum. Under Ri Sect. VII. 193 Karroling (1908) of the factor of the first contractification

் 🗞 ரா. அத்சாரை வருக்கம்

Ingens effe inter illud, quod mere possibile est, atque illud, quod exissit, etactuadest, discrimen, neminem fugit, Eins autem discriminis characterem constituere, praeter eum, qui in sensu ipso continetur, perdifficile, nisi omnino impossibile videtur. Neque tamen ea fola, quae sensui praesentia percipimus, existere crédimis; sed alia etiam multa, a quibus nempe, quae esperimur, effecta elle, centemus Existere vero nil posse, nisi quod a contradictione liberum sit, adeque ab esse ad posse, vti loquuntur, valere consequentiam; ex notionibus supra (§. 35.) tradițis facile patet. elegion la sitarp de 20 cav.

# §. 39.

Quae in re quadam necessario ad- De esquiesse putantur, effentialia, dicuntur; quae cidente. his non omnino, fed magis tamen as opposita, determinantur, adeoque plerumque adfunt, naturalia; quae a cauffis externis maxime pendent, contingentia, accidentia vocantur. Et illa quidem essentialia vel constitutina sunt vel consecutiua, vel propria vel communia. In hoc vero etiam judiciorum gonere fedulo dispiciendum est, qua de caussa, et quo respectu necessarium alle quid aut contingens esse statuatur, (6.36.) Ea enim, quae, ut res st certae conditionis, vt nomen aliquod gerere possit, tantum necessaria sunt, essentiam hypotheticam; et nominalem, quam dicunt, suppeditant, non abso-Tutam aut realem. Quam difficile vero nobis fit, quid rei in le fpectatae necessarium aut saltem naturale sit, certo constituere; ex his ipsis iam conceptibus intelligi potest.

### AB Log. Pars I. Cap. II. Sect. IV.

### §. 40.

Do Sgnis,

Signum alicuius rei aut indicium dicitur, ex quo hanc rem adeffe vel adfuisse vel futuram esse, colligi recte potest. Sique is nexus a natura constitutus est. naturalia; sin minus, arbitraria figna dicuntur. Naturalia ergo figna esse possunt cum eae res, quae funt in nexu caussali, tum eae, quae tanguam partes aut determinationes alicuius rei, vel essentiales, vel certe naturales, vna adfunt. Ex quo ipso figna alia esse certa, alia dubia, propria alia, alia communia, proxima quaedam, alia remota, facile est ad intelligendum. 326 ......

### §. 41. A

De vnitate.

Vnum quid dicatur, generatim quidem absque definitione satis constat, Differunt autem valde de vno conceptus pro respectuum, quibus iudicium hoc respondeat, varietate. Refertur enim vnitas vel ad ideam subiesti logici; vel metaphysici, i. e. substantiae; vel etiam

etiam ad ideam personne, quae vox in fignificatu psychologico subiectum distinsta conscientia s. intelligentia praeditum denotat. in morali autem subiectum iura quaedam aut officia suffi-Vnde intelligitur, idem obiectum et vnum et plura variis respectibus faepe numero dici posse.

### 2 Q. 42. ( ) 1

Plura inter se collata vel eadem no De eo quod idem est aut. bis videntur, vel diversa. Plerumque au diversum. tem non absolute, sed certo respectu ita iudicamus; et vbi quantitas eadem fit, aequalia, si quafitates autem eaedem fint. fimilia dicimus. Duas res licet fimillimas. rerum circumftantium diuerfitate faepe diftinguere licet. Vnum autem idemque pronuntiamus, vbi nulla plane distinguendi ratio manife sta est. Rem quantumuis mutatam certo respectu vnam eandemque dici posse, facile patet. Quid autem illud sit, quo licet mutato, res tamen eadem maneat; illud ex data effentia aut dato scopo definiri oportet.

§. 43.

### to Log. Pari I. Cap. TY. Seft. IV.

De rerum generibus et speciebus.

Res einsdem generis vulgo dicunt. quae, propter generales quosdam, qui iis communes funt, characteres, communi aliquo nomine veniunt. autem cum cura certas rerum classes constituturi, characteres essentiales, necessarios et immutabiles volunt esse. quibus, si omnes conveniant, species, si pars, genera, ordines et s. p. distinguantur. Vbi si essentiam intelligas nominalem, i. e. nominis significatione constitutam, res, primo quidem minus habet difficultatis; maximam contrasi essentias natura constitutas, legeque naturae necessarias et immutabiles in rebus, quae eiusdem censeantur esse speciei, plane easdem esse, probandum sit \*).

\*) Comp. Byffon Histor. natur. tom. I. diso. I. tome II. ch. VII. ROBINET de la Nature, tome IV. ch. VII. LOCKE B. III. chap. VI. B. IV. ch. XVI. §. 12. Wolf. Metaphy §. 177 seq. II. §. 53. BASEDOW Philaleth. II. 35 seq.

chica sego a mini cook ash.

**§.44**.

. Fran **S**r. : **44**-in.

Bonum dicitur, quidquid velincun De bono et dum est, vel vtile; ex quo admodum relatiuam atque hypotheticam hanc effe adpellationem, oppido constat. Quod fi iam realitatem, perfectionem, aut magis latine vartutem et pretium aliculus rei in ils constituanius proprietatibus, quae ad vtilitatem et beatitatem aliquid conferre pollint; q hoc quoque respectibus determinari iudiciorum genus, in apri-Consensu variorum in uno parco est. tem bonitatis et perfectionis rerum, non omnem generis notionem abfolui, exemplis et ipsa, quam fundamenti loco habet vius loquendi, definitione declarari potest.

Ordinem adesse dicimus, vbi certa De ordine. enadam et constanti ratione plura sunt difnosita; quae res incunditatem plerumque adfert et vtilitatem. ... Fieri tamen potest, vt vel hoc ipso, quod alteri coniunctionis modo aliquis adfuetus

D 2

-15

est.

### 52 Log. Pars I. Cap. H. Sett. IV.

est, vel etiam alia ex caussa, minus gratus alter ei sit, aut minus viilis videatur; adeoque ordinem saepe desideret vnus, vbi ita accommodata omnia esse iudicet alter, vt ad ordinem nihil magis accedere possit. Neque tamen in rerum ordine constituendo nihil rerum ipsarum natura determinari, werum ab arbitrio omnia pendere et consuetudine, recte ex his colligi potest.\*).

') Cf. SEARCH tom. I. cap. X. 6.8 feet

6. 46.

Iudicia implicite compara-

Etiam cum non disertis verbis innuitur, neque a nobismet ipsis animaduertitur, accidit subinde in iudiciis nostris, vt cum alia re eam, de qua iudicium ferimus, comparemus. illud maxime, et cum primis etiam observationem meretur, in iudiciis de quantitate. Vbi, cum valde differat faepe, quod pro mensura sumitur, mirum non est, iudicia hominum et eiusdem etiam post aliquod tempus hominis

inis iudicia de eadem re differre. In temporis itaque etiam mensura iudicia varient, nocesse est; siquidem a conscientia eorum, quae successerunt, iudicium hoc pendet. Dénique si in aliquo rerum genere più la satis definitum nobis sit, ad quod referri reliqua possint; iudiciorum inconstantiam et discrepantiam in eo non est, cur miremur.

# 3.7 47.

Infinitum quando aliquid dicimus, to yulgo indefinitum innuitur; hoc est, cuius quantitatem determinare nos non possumus. Stricte autem loquendo infinitum, est, quod limitibus et fine omnino caret; cuius ergo quantitas mensura exaequari plane nequit. Ex quo patet, infiniti notionem positiuam et completam in intellectum nostrum non quadrare. Porro consequens ex ista infiniti notione videtur, infinitum quod sit, nulla alia quantitate superari posse. Quod si recte se habeat;

### Sta Log. Part I. Cap. M. Sett. IV.

beat; eofunk quae vere funt, feufimultaneorum, feu fuccessiuorum, infinitum hoc fignificatu numerum dizi non posse, varia ratione recte colligi posse videtur.

\*) Comp. Wolfii Metaphys. germ. II.

§. 38: Karstnent Analysis infinit.
init, Holloganni Metaph, §. 216 fgg.
Cartes II Princip. philos., part. L. §. 26.
Epist. 67. 69.

# \$ 48

Iudiciorum et proguntios ~ num ylturios diuisio.

Enuntiationes simplices dicuntur, quae in plures resolui nequeunt; categoricae, quae nulla distunctione, conditione, exclusione, exceptione aut simili modo 18 strictae sunt; oppositae, quae vna confistere nequeunt, vel quod vna mere negat, quod ponit altera, vbi contradistoriae, vel quod ponit vna ei, quod altera ponit, contrarium, voi contrariat dicuntur. Quarum omnium expósitio I. interpretatio linguae gnaro în genere quidem parum negotii faceffet. Oppolitarum vna li vera lit, alteram pro fall sa habendam esse, er nomen declarat, et

et fenfus internus quemlibet docet; contradictoriarum vero si vna falsa sit. alteram veram esse dicendam, sensus communis aeque iubet, siquidem aliquid neque esse neque non esse non magis concipi potest, quam idem simul esse et non esse. (\$.35.)

§. 49.

Propositiones etiem converti ita, non De conversione possible omnes quidem, sed plurimae possunt rum. certa ratione, vt quae ex conuerfione existat propositio, vera necessario sit. fi vera conuerfa fuerit. Quae ratio qualis fit in vniuerfaliter negantibus atque adfirmantibus, in particulariter and these negantibus atque adfirmantibus, ex harum propolitionum formac ipla haud difficulter patet, et in logices compendifs voique obuits milies est repetime an vel memers election in the La ") Verfietellistiam Latis triff; in 10 and f Ecl simpliciter connectitue, evA per los de vacent de la cominitació.

ARO

### Log. Pars I. Cap. H. Seft. V.

AftO per contra, fic fit converfic tota;

zelle-quique ad horum interpretationem fa-

adserit A, negat E, verum genera-

adierit I, negat O, fed particularis

### SECTION V

De definitionibus et divisionibus.

§. 50.

Definitiones.

praecipuam in logicis curam metentur, eac., quibus definitiones fiunt
et divisiones, maximi sunt momenti.
Definitiones aiturum dicunt eas vel nominum vel naturae rerum interpretationes, quibus distincta et adaequata
notio subiecti cuiusdam redditur. Quod
sem characteribus rei ipsichhaerentibus,
iisque vel immediate patentibus, vel
ratio-

rationis discursu conclusis; iam cansia rum et ortus explicatione; iam certas commission et confiantis adualism rem relationis fignificatione, obtineri potest. Ouocunque id modo fiat; opus est, vti ii tantum adferantur characteres, qui definito nunquam non competunt, quibusque simul sumtis ab alia quacunque re distingui possit, clarisque et maxime perspicuis signis traditi; fi lògica definitio ea, non vulgaris descriptio esse debeat.

Enumeratio corum, quae fubraliqua Divino leg idea generali continentur, eo ordines quo ideae isti subfunt, diuisio, logica vocatur. Quae itaque recte constituta finique generatim proposito accommodata est, cum et omhia enumerantur, quae simul sumta notionem generalem exhauriunt, et non niciea, quae, ficuti enuntiantur, opposita sunt; iisque, quae ex diverso divisionis fundamento orinntur, manbris dividentibus, nec sion 6.9

, sub-

### Lag. Part I. Cap. H. Self. WI.

fiblicidentibus, rite distinctis. Fundamentum his divisionibus praebet naturalis idearum consecutio, et nominum communio.

### SECTIO VI

De potioribus ratiocinandi generibus eorumque principiis et legibus.

§. 52.

Ratiociniorum fundaminti. Pa est intellectus nostri natura, vt nost in iis subsistamus iudiciis, quae ex sensu aut ideis claris immediate patent, sed alia etiam vel cum his, quae iam patent, connexa, vel iis repugnantia, rebus inesse vel non inesse iudicemus. Idque cum ratio praestet, ratiocinia, hi cogitandi modi vocantur; nec non syllogismi. Reste vero rei tribui, quod, alterum cum adsit, non potest non adesse; vel necesse adest, quoniam contrarium non est;

elfs irecteque denegari, quodi non potest locum habere, vel quoniam de efficience que non efectel vel queniam ads est, quocum non consistit; nema: fa cile in dubium vocauerit. Atque eo redeunt omnia ratiociniorum genera.

Nonnunquam, vti in praecedenti- syllogifimus bus annotatum iam eft, (§. 34. 48.) Vnius propositionis forma, vi general lissimorum de vesitate conceptuum, alterius iudicii fundamentum est; quae colligendi ratio consequentia immediata vocatur. Ratiocinia, autem proprie sic dicta ex duabus minimum proposition nibus iudicium colligunt et concludunt; quae, quoniam praemittuntur plerum, que, praemissae vocantur. Qui categoricis tribus confistit, fyllogismus vocatur ordinarius, Cuius ex ipfa quam diximus, forma, atque ex generali ratiociniorum fundamento, facile perspiciuntur hae esse leges;

normal marge. Quarte ex ex do-

111 12

### Log. Pars I. Cap. II. Sett. VI.

tur, sideae in praemissis adsurrint, tribusque adeo terminis constet syllogismus;

2) Et alterutra saltem cum tertia idea, medium eam terminum vocant, necessario vel perpetuo sit coniunta;

partem debiliorem; id est, negans sit, si negans, particularis, si particularis alterutra fuerit praemissarum.

§. 54.

Lius figurae et modi.

frunt in fyllogismo ordinario conditiones ex positione medii termini in
praemiss; quarum fundamentum in
legibus connersionis propositionum inuenitur. Huius positionis quatuor omnino funt diversae species, quas figuras
vocant; sicuti modos syllogismi ordinarii, quae trium propositionum qualitate et quantitate constituuntur, diuersitates dixere. Quorum ex 64 de-

cem tantum legitimos propriis nominico bus delignant verliculi notifimi:

Barbara, Celarent etc.

# S- 55-

Ex propositione hypothetica recte syllogismus colligi tum demum aliquid potest; quando inter antecedens et confequent ea est connexio, quam prae se fert propositionis forma, hoc est, consequentia legitima. Etenim facile tunc perspicitur, et a veritate antecedentis ad veritatem consequentis, et a falsitate consequentis ad falsitatem antecedentis in concludendo recte procedi.

### S. 56.

Ex propositione distunction, si ipsa Distunctional, vera fuerit, h. e. si membra divisionalisticanis vere opposita sint, et plene enumerata, pluribus modis recte concluditur. Vi enim oppositionis, verius

veri-

### Log. Part I. Cop. II. Sect. VI.

liqua membra recte reiiciuntus. Let fi falfam esse alteram eorum, quae disiunctiue proposita funt, partem confet, alteram veram esse sequitur. Denique quod de singúlis, quae complent genus aliquod aut speciem, sub-iectis industione patuit, de genere aut specie in vniuersum iam enuntiari potest \*).

\*) Cf. Lambert N. Organ. §. 284 feq.

S. 57.

Dilemmata etc. Ex his facile iam perspicitur, ratio earum conclusionum, quae propositione hypothetica, cuius consequens disiunctiua est, nituntur, a falsitate nimirum consequentis ad fassitatem antecedentis procedentes; neque est, cur eas ratiocinationes, quae acumero membrorum, quibus propositio fundamentalis constat, disiunctiuorum dilemmata, trilemmata et si persette denominantur, acorautarum aut croco-

crocodilinorum adpellatione in suspicionem adducamus horreamusque. Quamquam rei ipsius, circa quam ratiocinatio versatur, indoles hic, vti in aliis ratiocinandi modis, difficultatem creare possit. Verum non in ca ratiociniorum discrimina quae in materia s. obiesto contineantur, sed in ea tantum, quae a forma pendent, iam est inquirendum.

### §. 58.

Plura nonnunquam ratiocinia in De forite et ea existunt consecutione, vt alterius conclusio in altero praemissa sit. In qua ratiociniorum catena, atque alias etiam in singulis syllogismis, compendio vti licet; siquidem in syllogismo ordinario ex altera praemissarum et conclusione, et in syllogismo hypothetico saepe ex sola propositione hypothetica, iam qualis instituatur et quo sundamento stet conclusio, adparet. De sorite ergo recentiorum,

## 64 Log. Pars I. Cop. H. Sett. VI.

plura vt moneamus, opus non videtur. Fallacias autem, quas dicunt, fyllogifticas, delicias olim, at vero etiam terrores Logicorum, parum curabit, qui notiones hactemus traditas teneat, neque verborum magis, quam rerum, habeat rationem:

بالمنظ وبأراث

## CAPVT III.

De diversis quibusdam quoad cognofcendi vires mentis humanae statibus.

### - §. 59.

fituitur, quibus cognitio nostra con- De sommo stituitur, si non iustum adsit aequilibrium, si pars minus valeat, altera minis; non possunt non insignes inde in conceptibus et iudiciis nostris exsistere mutationes.

Accidit id in fomno; qui etiam vbi non profunde adeo mentem mergat, vt omnis cogitatio aut idearum conficientia pereat, fomniis tamen locum tantum relinquit, id est rerum olim perceptarum imaginibus, ideis atque imaginationi; sensum autem indicationes vel plane non admittit, vel debiles adeo atque obscuras, vt in aliam formam mox transeant. Quibus imaginibus

mentem tum, quali rebus praelentibus. decipi, mirum non est. a) Interueniunt tamen nonnunguam fomniis, non folum quae intellectu acquistae olim fuerant notiones, sed quas iusta norma etiam tum ratio parat, conclusiones et prorfus diductae meditationes. - Quid? quod dormientes non folum, quae vigiles, fed magis etiam ardua, et audere et perpetrare homines nonnulles, experientia fatis constat. b) Cuius rei causa in hoc ipso posita esse videtur; quod arctiori cognitionis circulo mens vnice intenta fit, nulla alia neque cogitatione neque cura distracta. ratim quidem magna et multiplex hominum in fomno est diuersitas. Omnia vero, quae in fomno accidunt, vifa imaginationis figmenta, aut vniuerfe virium humanarum effectus esse, aegre quidem qui concedant, fatis c) multi et sunt et semper fuerunt. Credulitatem tamen atque mirabilium amorem facilius în ea opinione inuenias, quam sufficientes, quibus sese tueatur, rationes.

- a) Error vero iste etiam in experiectis nonnunquam perdurat. v. MALLEBRAN-CHE lib. II. part. III. cap. ult.
- b) Cf. MVRATORI della funtasia umuna c. 7: ENCYCLOPEDIE art. Somnumbulisme. HALLER Elem. phys. lib. XVII. Sect. III.
- c) Singularis est BAXTERI opinio, spirituum industriae aut ludis somnia humapae mentis vnice tribuentis, Enquiry into the nature of human Soul,

§. 60.

bus ficuti somniantes afficiuntur, delirare, mente capti, ve sani esse dicuntur. Sunt
vero eius morbi tot species et gradus
diuersi, vi generali aliqua notione definiri vix queat. Quidam phantasmatum suorum et ferum actu praesentium
differentiam pon animaduertunt; quidam contigisse imaginantur, quae non
contigerunt. Quidam de iis, quae sensibus externis percipiuntur, recte iudicant; at de intus visis male sana est
eorum persuasio. Alii vno quodam
eiusmodi errore tenentur, alii pluriE 2 bus

bus. a) Atque omnes hos tum demum sana ratione destitutos dicere sas est, cum parum naturali ista repraesentationum indole decipi se patiuntur, neque iis rationibus cedunt, quibus communis sensus et naturalis hominum ratio acquiescit. b)

Initia hunc morbum ex anima eiusque meditationibus et propensionibus nonnunquam ducere, nonnunquam ex corporis adfectionibus; et frequentius fere etiam corporis quam animicura sanari, experientia constat.

condition, Estat fur l'origine etc. tome I. Sect. II. ch. IX. SEAR CH tom. II. ch. XXX. § 5. HALLER Elem. phys. lib. XVII. Sect. I.

b) Quibus fanum contra vanas species iudicium tuitus est vir oculorum morbo laborans, apud BONNET Ess. analys. S. 676.

c) Cf. LOCKE B. IL. ch. XI. §. 13. HAL-LER l. c.

#### §. : 61.

De Enthulia- Propius longiusue licet ablit ab hoc infaniae statu alter, quem enthuliasmi no-

nomine communiter appellant; non tamen caussarum semper et effectuum genere, sed gradu potius differre vide-Eum intelligo statum, vbi non in ipfis quidem, quas fumit, rebus, fed in determinandis rerum relationibus, in caussis et effectibus, atque adeo etiam in pretio rerum apud animum constituendo, fupra modum communis homihum rationis, mens aberret. Accidit hoe is potissimum, qui sunt viuidiori ingenio, rerumque naturam et varietatem non fatis cognitam habent. quo enthusiasmi statu, sicuti in morbis quibusdam, quo magis vni rei intentus animus est, quoue maior imaginationis viuiditas spirituumque animalium impetus est, eo penitius acutiusque quaedam perspici, vt sublimia atque inaudita, qualia edoctus nunquam fuit, homo proferre videatur, mirum adeo non est. Vtique, sicuti insano delirare sana qui est mente, ita multo magis enthusiasmo abreptus, qui rem rectius penitusque perspexit, profanis et hebetioribus ingeniis videri potest. \*), E 3 \*)Cf.

Cf. LEONH. MEISTER Vorlefungsber die Schwermerey; art. Begeifterung.

feftuscant

In omnibus hifce animi ftatibus e et effectus sicuti aligs etiam, (§. 23.) frequenter accidit, vt quorundam, quae agit, quaeue patitur, vel parum, vel omnino sibi confcius homo non sit; vel qued vni rei adeo intentus reliqua non percipiat animus, vel guod organa fenfus interni ad perceptionem apta non fint, vel propter aliud communionis; animi idearum partiumque corporis impedimen-Vnde fingularia exfiftunt phaetum. nomena, legibusque naturae humanae, quae generalissimae videri poterant, contraria. a) Adjuuari vero atque perfici posse istam variorum, quibus status noster internus externusque determinatur, conscientiam, dubium non est. b)

> Ex hoc vero conscientiae defectu eiusque cauffis haec quoque nata aliquibus est conclusio, ne tum quidem, cum nulla plane passionis actionisque con-

conscientia exflet et reminiscentia. ab omni actione et cogitatione animum desistere. De quo, licet summorum philosophorum nominibus infignis, difficilis tamen, neque magni momenti, quaestio nobis esse videtur. c)

- a) v. HALLER Elem. physiolog. lib. XVII. Sect. I. S. XI. MVRATORI della fantaha umana cap. IX. MEINERS Vermischte philosoph. Schriften, Tom. II. Abh. I.
- . b) V. I. H. CAMPE Ueber die Empfin dungs - und Erkenntnis - Kraft der menschlicken Seele; pag. 64. seq.
  - c) W. CARTESIVS Epift. part. I. ep. CV. LOCKE B. II. ch. I. S. 9. feq. LEIB-NITZ Now. Bffage ibid.

## LOGICAE

### PARS ALTERA

De recto intellectus in inquirenda veritate vsu.

### CAPVT I.

De veritatis principiis et variis edm cognoscendi modis.

§. 63.

Adiensus les ges nécessagiae, Rede agere quandoquidem nihil aliud fignificat, quam legibus naturae conuenienter agere; rede is intellectu vii dicendus est, qui legibus, quibus natura determinatur, obsequium praestat. Harum legum duo esse principia experientia docet; nimirum

1) Quod vna cogitare, quae fibi contradicunt, feu mutuo fe tollunt, plane nequeamus;

2)

2) Quod iudicium ferre, aut iudicio propofito affentiri, absque omni. quae rationem reddat, caussa nequeamus amend regal had a de sides amb

Principium illud contradictionis, hoc rationis dici potest, significatu ab eo, quo alias haec nomina adhibentur, paullulum diuerfo.

\*) Atque recte intellectu vti hominem, quatenus his legibus conuenienter cogitat, eo etiam fignificatu, quod et fuae felicati, et, quae aliis debet, officiis ita minime desit; qui notiones has perspectas habet, facile concedet.

#### 64.

Atque in his ipsis legibus fundata Vertentis noest cognitionis humanae veritas." Huius enim vocabuli fignificatum fi perscrutati, atque ad omnia, quae de veritate praecipiunt disputantque, attenti fuerimus; verum dici deprehendimus

1) Sensu quidem rigoroso, quod aliter cogitari omnino non potest, cuius contrarium plane cogitari nequit. \*)

ES

Digitized by GOOG

fatis obuio, quod fafficienti ratione fumitur; i. e. ea; qua necessario acquiescendum nobis sit, si ad leges sinesque naturae nostrae accommodare nosmet velimus. \*\*)

part. II. fect. I. Cum eo autem, quod omnino cogitari non poteft, caue, illud confundas, quod vel in fensus non incurrat, vel aliarum rerum satis cognitarum similitudine comprehendere aliquis (Begreisen) et intelligere non possit. Quamuis enim hoc quoque non temere sumendum sit; verum tamen potest esse, et nonnunquam extra omnem dubitationem positum.

62. seq. BEATTIE Versuch über die 15. Sehri Natur und Unversinderlichkeit der Wahr-

6. 65.

Definitiones

नाजव में छ

Atque ad hos de veritate conceptus facile redeunt viu alias receptae definitiones et dicendi formulae; fiquidem verum dicunt,

tradictionem, cum ipfum omnino con-

fentiens, 1. ab omîni limul lumtorum repugnanția liberum lit;

Quod experientian, temquem vitimo cognitionis nostrae fundamento (\$.18.) plane confentaneum sit; cuiusque contrarium ant repugnet plane iis quae experientia docuit, aut nulla certe experientia confirmari possit, nullo sentus externi interniue testimonio.

la retra de la compositación de de la compositación de la composit

Neque aliud quidquam inferunt, duas ex inquisitionis; quae cuique ex variis shilosophiae partibus propria est, dinerstate nonnulli constituunt veritat sis species, quarum alia moralii st, alia physica, alia metaphysica, alia socialis, in abstracto alia, alia in tomereto. Omnium vero omitiino, quae vera dicenda sint strictiori significatu, consentim esse debere, nullam veritatem alteri re ipsa posse esse contrassam; pariter ex principiis iamiam constitutia elucet.

) V. plura ex hisce notionibus confectaria in LAMBERTI v. cl. N. Organ. lib. II. cap. IV. et de controuersia circa vatimum affertum olim mota referentem THE CHERVE Hift. crit. philof. tom. CT ... V. P. 276. feq. cr. 2

Elland Nor of S. 167 and Ch. Co.

cerdendi- Veritatem ergo quibus characteribus agnoscamus, dictum est. Qui cum ita pateant, vt acquiescere iis non solum commode possit, sed coactus plane et convictus sit intellectus noster; tum " sertos nos etiam et convictos dicimus et judicium ipsum certum, veritatem autem euidentem. Dubium autem vocamus, vhi deesse aliquid animaduertimus eius, quod folum reddere nos certos questo Neque id tamen semper ita plane dubium est, vt neutrum oppositorum magis sit probabile; h. e. tale quod tutius sumi possit, quod eas habeat veri notas, quae interdum, rarius tamen, fallunt. Accidit quidem saepissime, vt qui certos se de aliqua re et convictos putent, in falsa sint opinione. Quandoquidem autem hoc iis tantantum accidit, qui re obiter confiderata aut confuse percepta, iudicium serunt; quantopere a certitudine et conuictione eiusmodi persuasio disserat, et quibus signis internosci queat, haud obscurum est.

Sicuti vero veritatis nomen non in stricto semper significatu adhibetur; ita certum etiam saepe numero illud dicere solemus, cuius oppositum falfum esse, plane quidem euidenti ratione euictum non est; quod tamen, nulla oppositi formidine, sequi recte viuendi praecepta iubeant. Quare moralem hanc dicunt certitudinem, alteram geometricam aut summam.

#### §. 68.

Nonnullarum propositionum veri- Veritas quando immediate patere, experientia paterat? constat. Quod vero supra observatum est, ideas medias, quibus iudicia nostra determinentur, non semper distincte a nobis animaduerti; hic etiam maxime nos admonet, ne immediate eui-

enidenția temere censeamus, quae vel consuetudine samiliaria, vel resta etiam, at celerrima et clandestina, ratiocinatione conclusa sunt.

Scilicet immediate tum folum par tet veritas, cum, quod in iudicio con fituitur, vel fensui praesenti, vel ideae, quae subiesti loco est, aperte inest,

A quibus iudiciis cum principium ducant reliqua cogniționis nostrate geinera, principia etiam recte dicuntur. Absolute autem prima non nisi ea dici posse, quae nullo plane iudicio alio nituntur, et ab his differre, quae in passitibus cognitionis nostrae constituuntur principia specialia, facile perspicitur.

§. 69.

De demon-

Vbi immediate euidens veritas non est, in medium proferri oportet, quibus nexus cum principiis indubitatis ostendatur; quod probationem nominant aut demonstrationem. Quae vel eius ipsius rei, quae probanda est, expe-

perientia absoluitur, vel generalium principiorum adplicatione theseosque explicatione. Hanc a priori dicunt · fumi, eam a posteriori. Et illa guidem vel directe ad thesin procedit, vel manifestata contrariae fàlsitate, indirecte, apagogice, eam confirmat. Quocumque modo instituatur probatio, vt recte fe habeat, requiritur

- 1) Vt firmo fundamento innitatur, principiis certis et indubitatis;
- 2) Vt recte in concludendo vbique procedat.

Quare petitionem principii, circulum que in demonstrando, et saltum, et elenchi mutationem, vitia in demonstratione esse, manifestum est.

er i de**s**e a<del>yo</del>likalan elikuli

Quid in omni cognitione nostra cer- Principia certum fit, hic quidem constituere animus titudinis. non est. At characteres, quibus in diuersis cognitionis humanae partibus veritas certo dignosci queat, genera-

tim enumerare hoc loco conuenit. Itaque

- 1) In ea cognitione, quae in conceptibus mentis vnice occupatur, veritateque, quam dicunt, nominali certum est, quidquid ex datis notionibus definitionibusque subiesti et praedicati aperta consequentia ducitur.
- 2) In ea autem cognitione, quae circa res ipsas earumque naturam verfatur, absolute certum illud est, quod vel experientia ipsa ita testatur, vel ita ex iis, quae certo experimur, consequens est, vt, quae est intellectus nostri natura, contrarium eius loco concipere plane nequeamus; morali autem at vulgari sensu certum, quod ita confirmat experientia, vt eo acquiescere fas sit, contrario assentimentas.
  - 3) Certum aliorum testimonio constituitur aliquid, si eius testimonii falsitas vel sine manifesta contradictione poni non potest, vel aduersus omnem experientiae humanae sidem verique

rationem poneretur; et priori quidem. modo geometrico, altero morali fignificatu certum.

4) Denique qua lege certos nos dicere possimus de cogitatis aliorum ex scriptis aut sermone eruendis; ex dictis facile colligitur.

#### 6. 71.

Quo rarius etiam in grauissimis re- Probabilitatis principia. bus, et plurimis cognitionis humanae partibus, nobis licet esse certis; eo magis interest ea fundamenta recte perfpicere, quibus, quamuis non certa, probabilis tamen opinio redditur.

Ex iis autem, quae de veritate et intellectus legibus naturalibus fupra tradita funt, confequens est,

1) Vt probabile illud fit, quod licet in praesenti nondum compertum fit, cum eo tamen, quod certa experientia iam cognitum est, alias, vel semper vel plerumque, fuit coniunctum. Vnde naturalis et experienția vero etiam

ma-

maxime comprobata euentuum similium exspectatio, et partium naturalium coniectura est.

- 2) Itaque ea etiam probabilis est opinio, quae id sumit, quod pluribus aut omnibus in vniuersum naturae legibus, certa iam ratione exploratis, magis est consentaneum.
- 3) Vbi etiam vltra omnes experientiae limites coniectura procedit, et quod nullo adhuc exemplo cognitum est, neque ex eo, quod certo nouimus, necessario sequitur, constituere audet; illud maxime ferendum esse, et si quidquam constituendum sit, eligendum, quod ad veritatem magis accedit, hoc est, his quae quacunque ratione certo constant, maxime simile est, adeoque parte quadam sui certum; ex iisdem principiis recte colligitur.
- 4) Alterum probabilitatis principium, praeter hoc, quod ab analogia ducitur, illud est, quo probabilis ea conficiendi ratio declaratur, quae ex pluribus coniectu-

iedurae propositis id eligit, quod pluribus modis sieri potest aut potuit. Quae ratio et generalibus verum constituendi legibus (§. 63.) consentanea est, et vsu atque experientia consirmatur.

- 5) Probabilitas autem alia est in abstracto, alia in consteto; potest aliquid in genere quidem esse probabile, in casu autem aliquo singulari improbabile.
- 6) Probabile nil dici posse, quod ne possibile quidem sit, et omnia probilitatis argumenta frustra esse, sicubi de veritate contrarii iam constet, ex dictis facile patet.
- 7) Patet etiam in probabilitate gradus locum habere posse, et qua sint ratione determinandi. Nimirum eo magis in se probabile est iudicium, quo certius, communius, frequentius est illud, ad quod alterum refertur, et quo magis hoc ad illud ipsum accedit, atque idem cum eo est; vel etiam, quo plures adsunt modi, quibus locum ha-

bere possit. Eo magis etiam probabile aliquid fieri, quo minus contrarium fumi possit, facile intelligitur. \*)

O) Notitiam auctorum, qui probabilitatis principia exposuere, suppeditat C. H. PROEMMICHEN in tract. Ueber die Lehre des Wahrscheinlichen, 1773. 4.

Scepticorum rationes geci communes.

Qui omnia haec, quae de veritate nerales et lo- praecipiuntur, inania verba esse aut frustra praecipi putent, siquidem nil fit in cognitione humana aut certum automnino probabile; rationes quidem aliquas adferunt valde generales, et ex ipsis his, quae fundamenta constituere conati fumus, petitas. Omni nimirum rationi rationem aeque probabilem opponi posse, nullum esse nobis veri dignoscendi certum criterium, nulla principia perfecte et ab omni parte euidentia; quare et circulo se excipiant omnia, quae demonstratione viderentur constituta, et perpetuus sit opinionum disfenfus, et vltimus pertinacissimi studii fructus ignorantiae conscientia.\*) Quae vevero vniuerse adeo nequidquam valere, vel illico adparet, vel tum certe apparebit, cum diuersa cognitionis humanae genera curatius lustrati, eorum initia scrutati, et qua vbique ratione versandum sit, edocti suerimus. Antea autem quam hoc sieri commode possit, agendum nobis est de caussis errorum.

bit. lib. I. DIOGENES LAERTIVS lib. IX. et comp. CROVSAZ Examen du Pyrrhonisme, eiusue epitome Le triomphe de la verité, 2 vol. 8. 1756. germ. vers. sub tit. Prilfung der Seste, die an allem zweifelt. Plurimi in disputatione cum scepticis caussae suae nocent, dum ne quod iustum quidem est, aduersariis concedere volunt.

CA-

#### CAPVT II.

De caussis errorum remediisque generalissimis.

§ 73.

Erroris cauffae generales.

a est natura intellectus nostri, vt neque, quod manifeste repugnat, admittere, neque absque omni fundamento pro vero aliquid habere possimus. (§. 63.) Quoties ergo erramus, adfit aliqua ratio, quae veri nos specie quadam fallat, necesse est. Eamque iam in similitudine quadam, quae tamen plena et perfecta non est, sitam esse; iam in iudicio aliquo, siue sensus fiue intellectus auctoritate constituto. quo tamquam generaliter vero vtimur, cum aut falfum, aut adeo generale non fit, experientia declarat. Haec vero erroris caussa locum habere non posset, nisi et manca, confusaque, aut omnino imperfecta foret nostra cognitio, et imimperfectae tamen huic cognitioni nofirae nimis confideremus.

### §. 74.

Cognitionem, cui iudicia nostra Considentiae et praecipiinnituntur, iusto modulo vt non semper metiamur; id vero consequitur

- 1) Ex ipsa ignorantia et natiua simul imaginationis indole; quae vt-cunque percepta plene et accurate perspecta, ac cognitionis nostrae ambitu omnia iam comprehensa, aut iis, quae cognita habemus, similia esse, vt opinemur, nos inducunt.
- 2) Idque eo magis accidit, quo maiorem de ingenio fuo aut experientia fua spem opinionemque aliquis fouet.
- 3) Ex naturali, et exemplo aliorum etiam magis irritato, continuo vires suas exferendi, et proinde etiam iudicandi, conatu cum *inertia* coniuncto.
- 4) Ex erroris in multis rebus incuria.

f 4

s) Ex repraesentationum viuida specie et sensu intensiori; quare ab omni parte perspecta et comprehensa, quae aliqua parte fortius animum impellunt, facilius videntur.

#### 6. 75:

Voluntatis in

Deinde ea est voluntatis, sicuti in decreta impe- omnibus viribus nostris, ita etiam in intellectu regendo, potestas, vt, quae ingrata nobis funt, missa plerumque faciamus, iis autem inhaereamus et opitulemur, quae nos valde delectant. Animum ergo saepe auertimus ab ea parte, et ab iis cogitationibus, quibus verum doceri possemus; et ea tantum exquirimus atque congerimus, quibus grata species exoriatur aut sustentetur.' Neque confilio vti hoc agamus, opus est; siquidem naturalis idearum adsociatio et sequela ad ea nos ducit, atque, vt accipiamus, efficit, quae animi statui, curis atque desideriis consentanea funt. (§.26) Quae si fortius adficiunt animum, atque adeo perturbant; multo etiam magis veri iudicium peruerti et fallaces rerum species superare posse, quis est, qui nesciat aut non intelligat? Quare animi perturbationes s. passiones efficacissimis in omni cognitionis genere errorum caussis merito adnumerantur.

Et cum omnium propensionum haec ad errores gignendos vis est; tum quaedam sunt earum genera, quibus ad errores in caussis quibusdam singularibus proni natura homines euadunt. His certe principlis magnam partem debetur sides, quam vulgo inueniunt mira et stupenda naturaeque vires superantia spondentes narrantesque, et multorum ad paradoxa procliuitas.

Neque tamen ad errores suscipiendos efficax solum est vis propensionum; verum etiam ad veras salutares que opiniones informandas tuendasque eadem saepe permultum confert.\*)

5) Cf. MALLEBRANCHE liv. IV et V. BASEDOW Elementarbuch l. p. 423. HOME Geschichte der Menschheit, Th. II. p. 49.

F 5

§.76.

#### §. 76.

Verborum

Verborum etiam, quibus ad excitandas animo rerum notiones vtimur, ea saepe est ratio, qua in errorem facile incidamus. Praeterquam enim, quod non res ipsa, sed nostra tantum quaedam rerum cognitio eorum ope excitetur; ea magnam partem ita comparata funt, vt res valde diuerfas facile confundamus. Deinde huic repraesentationum typo ita adsuefiunt homines, vt verba rerum ipfarum loco fere habeant; vnde plura exsistunt errorum genera. Denique iis nonnunquam nominibus res funt infignitae, quorum natiua aut alias familiaris fignificatio, aliam plane, quam quae rei inest, formam animo sistit. \*)

\*) Cf. LOCKE B. III. ch. X. HELVE-TIVS disc. I. ch. IV. HOME Geschichte der Menschh. Th. II. p. 45 f.

#### §. 77-

Praeiudiciorum vis. Denique ex vno errore saepe plures alios nasci notum est, atque ex iudi-

diciorum nostrorum principiis intelligitur. Vnde opiniones male praeconceptas, praeiudicia vulgo dicunt, inter errorum caussas etiam referri par est. Eorum ingentem in omni cognitionis genere esse numerum, magnamque vulgo in omni vita, waximam tamen in prima aetate, et eius potisimum, quod auttoritatis vocatur, vim esse, satis conftat. Neque vero vel fine omni veri specie animo sese infinuant eiusmodi opiniones, vel non nisi errores vbique pariunt. Quare licet noxia plurima sint praeiudicia, quaedam tamen etiam innoxia fuerint; quin probabilia, sicubi rectius, quod in opinando aliquis fequatur, iudicium non adfit. Sua autem ficuti in vniuerfum difficilius detegit quisque praeiudicia; ita quae diu inualuere, quae plurimos aut magnae auctoritatis homines habent confentientes, quae multorum placitorum fundamenta funt, ea denique, quae animi propensionibus fauent, quarum inadiuuandis etiam eiusmodi opinionibus fatis conspicua vis est, omnium difficillime lime exstirpantur. Porro ea est intellectus humani ad praeiudicia propensitas, vt maxima ingeniorum diuersitate vix aliud quidpiam, nisi praeiudiciorum diuersitas, praeparetur.

#### §. 78.

Eonfectaria practica. Ex his recte cogitandi principia iam adparent, atque generales erroris euitandi regulae. Nimirum

- 1) Iudicium antea quam feramus, aut ab alio prolatum nostrum faciamus, certane adsit et sufficiens ratio, explorare, eaque si desiciat, nostrum potius suspendere iudicium oportet.
- 2) Porro pro rationum pondere et certitudine iudicium aut assensum temperare et moderari;
- 3) Denique cum, principiis minus recte constitutis, etiam quae legitima ratione consequuntur, falsa esse possint; de veritate certi esse non possumus, nisi praeconceptas opiniones nostras, a quibus initium ducunt pleraque

que iudicia nostra, atque fundamenta, quibus innituntur, ad vnum omnia penitus explorata atque excussa nobis fuerint.

- 4) Dubitatio itaque recte iudicandi dici potest initium. Quae vero vti recte procedat, a praecipitantia, passionumque fraudibus, vti alias, studiose cauendum est.
  - \*) Cf. CARTESII Meditatt. de philos. prima, medit. I,

### CAPVT III.

De recto sensuum vsu, arteque experiundi.

§. 79.

Corpora vere

fensu quandoquidem initium ducit omnis cognitio nostra, iudiciumque omne externi interniue sensus auctoritate vel confirmari vel refelli folet; haec ipsa sensum quae sit auctoritas, quoque fundamento nitatur, fedulo examinari necesse est. Et sensus quidem interni auctoritas in eo, quod nobis videatur, quod cogitari possit, verumque adeo dici, constituendo necesfario agnoscenda est. (§. 63.) Ad rerum autem, quae sensui obuersantur, indolem caussaque cum venitur; vero fensus auctoritas saepe periclitatur, et multa funt, quae contra eam dici possint. Et in primis res extra nos positae, quae sensui adparent, corpora,

porá re vera vtrum exfiftant, an visc. rum. idearum numero mere fint habenda, dispiciendum est; siquidem qui negarent hoc aut faltem dubium censerent, multi reperti sint Idealistarum nomine noti. Ouae caussa cum sine manifesta sensus communis iniuria in disceptationem vocari non posse plurimis videatur; ab aliis eiusmodi folet defendi argumentis, quibus non folum in longam et ambiguam controuersiam res adducitur, fed neque ad eum exitum deducitur, quem naturalis persuasio exspectare nos fere iubet. Nobis rem iterum iterumque pensitantibus, omnem hanc controuersiam a logomachia parum abeffe, omniaque, quae in vtramque partem disputantur, eo redire videntur, quae naturali constitutione communique lege humano sensui adesse videntur, quae constanter apparent, re vera adesse dicenda esse, rerumque loco habenda; siquidem horum eorumque, quae mere videri inter omnes conuenit, et maxima est diversitas, et hancipsam diversitatem innuere, nil aliud sibi velle. ilillud rei, quae vere extra nos adfit, nomen, vsus vocabuli, atque notionis, quae eo profertur, origo manifestant. \*)

\*) Celeberrimi episcopi Angli BERKE-LEY dissensum, non ipsi tam caussae quám defensoribus eius quibusdam gravem, v. in eius Dialogues between Hylas and Philonous, it. in ESCHEN-BACHS Sammlung der vornehmsten Schriftsteller welche die Wirklichkeit der Koerperwelt leugnen. Adde MALLE-BRANCHE R. de la V. Eclairiff. II.

#### **6.** 80.

Virum ene. quae fenfibus porum quali-

His ita constitutis minus habet difadparent, cor- ficultatis ea disputatio, quae ad rerum extra nos positarum, quae sensu percipiuntur, qualitates omnesque determinationes spectat. Quod si enim rem totam vere extra nos adesse sensuum testimonio recte asseritur; partes etiam eius atque fingulas adfectiones ita adesse, consitendum est. Neque tamen vel hoc ad alia, quam quae naturali lege constanter adparent, transferendum; neque aliter, quam nostri, quo iam gaudemus, intellectus, quaeque ad eum

pertinet, veritatis respectu, interpretandum est. Et quamuis quasdam earum, quas sensu percipimus, adfectionum magis a fénfuum nostrorum natura pendere, alias minus, intelligamus; vtrum tamen vlla earum, qualis a nobis concipiatur, absoluta et immutabili veritate fit, dubium certe est \*).

Cf. SEXTVS EMPIR. Hypotyp, II. cap. 6. CARTESIVS princip. philof. part. II. §. 3. IV. §. 198. MALLE-BRANCHE liv. I. LOCKE B. II. ch.

At hoc quoque dubium nonnullis vi- Num eac fum est, num eandem rem eodem modo minibus hoplures homines sensu percipiant, saltem ea similitudine, qua de alterius fensu ex suo quisque iudicare possit? Et perfectam quidem similitudinem vel nunquam, vel rarissime obtinere, et experientia docet et ex caussis ipsis intelligitur. At fatis magnam et finibus plerumque respondentem eam convenientiam esse, dummodo uterque sensu recte vsus sit, eadem ratione patet, ne-

Digitized by Google

que

que is, quae contra dicuntur, infirmatur \*).

\*) Cf. SEXTVS lib. VII. adu. Logicos fegm. 195 feq. MALLEBRANGHE liv. I. ch. VI. S. H. ch. XIII. S. 5.

#### §. 82.

Singulare vifum quodnam verum?

Cum vero non omnibus, quae ex sensu oriuntur, ideis iudiciisque veritas ista et consensio tribuatur; quibus-nam characteribus legibus ue praua a rectis distingui, atque ab errore caueri possit, curatius iam est tradendum.

§. 83.

#### \$. 83.

Verum vbi etiam optime conflituti vitium fut fenfus fint et legitima vifa, indicio ta-prionis. men facile peccatur, plura, quam fen-Tu adhuc comprehenia funt, vitio fubreptionis inferente. Ad quod eultandum

- 1) Primo quidem non nifi singulare iudicium ferendum est, neutiquam ges nerale; idque omni, quo fieri potest. modo curatissime circumscriptum.
- 2) In viso nomine aliquo designando caute verlandum; quippe quo plerumque longe plura conclusa sunt, quam fensu adhuc percepta.
- 3) Praecipue autem a fenfus enuntione ea separanda sunt, + quae nunquam fensui immediate patent, qualis est caussarum finiumque relatio. bus fingulis praeiudicia et animi affectus vehementiores adeo contrarii funt; ut frequentissima vbique esse vitii subreptionis exempla, mirum non fit.

§. 84.

#### §.º 84.

Observationis leges et adminicula,

Maiorem vero nonnunquam curam artemque requirit is fensuum et experientiae vsus, quo ad scientiam, id est solidam rerum intelligentiam, liceat contendere, Nempe

- 1) Praeuia quadam eorum, quae obuia futura funt, notitia, adeoque praeparatione, nonnunquam opus est.
- Nonnunquam nudi non sufficiunt sensus, sed externa adhuc organa requiruntur.
- 3) Constanti saepe, quin pertinaci et ad plura etiam celerrime conuertenda animi intentione, quaeque nullo casu facile turbetur, opus est;
- 4) Sagacitate porto, qua, quid quacunque ratione futurum sit, aut obtineri possit, praeuideatur et colligatur;
- 5) Denique accuratissima omnium phaenomeni partium, omnium rerum circumstantium, adnotatione \*).
  - \*) ZIMMERMANN von der Erfahrung in der Arzneykunst. L'art d'observer p. SENEBIER. (deutsch. 1776).

ĊĀ-

# CA P. V. T. IV.

De caussis atque viribus rerum indagandis.

307.6. 189 A BON TO NY CO

aussae notio supra jam (§. 37.) tra- Definitiones. dita quo luculentior fiat, a caussa proprie sic dista differre ea omnia, quae conditiones quidem, line quibus effectus non exstitisset, fuere, at nullam vim ad eum producendum contulerunt, notandum est. Maxime autem a causfa differt casus, h. e. eiusmodi res aut zelatio, qua polita licet aliquando effe-Aus, de quo quaeritur, exsistat, neutiquam tamen est necessarius;, quae itaque rei ciusmodi ad effectum hunc relatio legem naturae non constituit, sed scommunibus naturae legibus ad eiusmodi effecta spectantibus contraria potius est. Caussarum atias esse immediatar alias mediatat, hasque vel confecu-Gź contio-

Digitized by Google.

tione f. subordinatione necessaria vel contingente, alias principales alias instrumentales, sufficientes, minus fafficientes, perfestas, adjunantes, (v. CICERO de fato cap. 18.), occasionales, exemplares, finales alias\*); ex nominum ratione atque exemplis facile intelligitur.

#### ) V. seneca epift.LXV.

r in Sign, Gro (G. 57.) tra- O linuum 

am principia, quibus nostra de cauffis iudicia conflituuntur, vel ipfis notionibus iam suppeditata, vel experientiae constantia satis stabilita, haec funt potissimum notanda;

- 1) Vbi caussa plena cum omnibus conditionbus adsit, effectum non desicere, et v. v. neque plus esse in effectio posse, quamin couffa, facile est ad intelligendum.
- 2) Vbi causa sit, ibidem effectum -oriri, neque in distans, vti loquuntur, -caussam aliquam immediate agere; ex--perientiae profecto nolline fatis est · ( ) [ con-

consentaneum, licet ex primo de causfis, conceptu non omnino pateat.

- 3) Similiter etiam a caussae exsistentia ad effectum eius caussae progreffum aliquem et statuum successionem
  maniseste adeo plerumque experimur,
  vt is etiam cogitandi ordo, quo caussam
  prius exstitisse, dein effectum concipiamus, maxime naturalis nobis sit. Neque tamen is ordo re ipsa necessarius
  sic videtur, vt res aliqua alterius vi
  exsistens non possit inde ab initio, vel
  si ab aeterno haec exstiterit, ab aeterno caussae suae adiuncta videri.
- 4) Caussam sui ipsius proprie nil dici posse, ex notionibus euidens est.
- flatuendum aliquid esse primum, quod nulla viterius caussa egeat, nisi omne de caussi iudicium intellectui nostro eripere velimus, necessario concedendum est.\*).
- 6) Virium genera cum non nisi effectuum ratione distingui, queant,

a virium similitudine effectuum similitudinem pendere, et retro, necessario confitendum est. Atque hac ratione eandem plane caussam eundem proxime effectum sequi, einsdemque plane rei eandem caussam proximam subesse; experientia omnino docet \*\*).

- \*) V. HOLLMANNI Metaph. S. 321. CRUSII 6. 1491 REIMARI Betrachtungen neber die natuerliche Religion, D. 90. BASEDOW Philalethie, I, S. 209. LAMBERT Architectonic S. 4721 HVTCHESON Synops. Metaph. p. 37.
- BASEDOW Philabethic, II, S. 07 leggi

### §. 87.

Caput autem huius doctrinae et arx fumma hac continetur propositione, fine caussa nihil fieri, nec, nist quod absolute necessarium sit, omnino esse quidquam posse. Cuius prior pars omnis rationis humañae fundamentum ita constituit. vt illi. nisi huic simul. nuntium mittere nemo possit; atque adeo vel ex intellectus nostri natiua indole, vti alia quaedam (§. 63.) vel ex . ex perpetuo omnis experientiae noftrae confeniu confequens hoc esse, necessario concedendum sit.

Contingens autem si quid nobis vel manifesta mutabilitate sua, vel aliarum certo contingentium rerum similitudine videtur; tum idem a caussa quapiam pendere, cuius vi ita constitutum sit, ibi experientiae ductu, hic analogica ratione, non minus recte neque minus necessario iudicamus \*).

Cf. PLATO in Timaeo, Opp. edit. Ficin. p. 1076. ARISTOTELES phys. II. 4. CICERO fin. I. 6. divinat. II. 28. LEIBNITZ Theod. I. S. 44. WOLF Ontol. lat. \$70-75. CRVSIVS Ausfuehrliche Abhandlung von dem rechten Gebrauche und der Einschruenkung des sogenannten Satzes vom zureichend. BASEDOW Philaleth. II. 92. 170. LAMBERT N. Org. I. p. 569-76. BEATTIE Versuch etc. p. 85.

Quibus ita constitutis, facile effi- Consestante citur,

G 5

#### 106 Log. Pars II. Cap. IV.

- r) Eorum, quae caussarum intelligentium operibus plane similia sunt, a fortuito caussarum concursu plane diuersa, intelligentem caussam legitime statui.
- 2) In caussarum finalium genere illud probabiliter sumi, quod cum ipsa rerum constitutione maxime efficitur, tum caussae alias cognitae propensionibus maxime consentaneum est.

#### §. 89.

Errorum circa caussas potiora genera.

Haec ipsa principia dum sequi nobis videmur, minus tamen circumspicientes in varios errores incidimus;

- r) Caussam reputantes, quidquid antecessit, aut obuium est, et maxime quidem si natura eius rei parum adhuc perspecta nobis sit, et miros aliquantum nos habeat;
- 2) Omnem effectum rei tribuentes, quae pars tantum caussae fuerit; aut etiam omnino reiicientes, quod non vnice sufficiat;

- res quaedam caussa exstiterit, male conquipientes, Ex quibus erroribus plures alii facile promanant. In quibus ginendis fouendisque cum propensionum iterum manifesta satis est potentia; tum ea plurimum efficit, naturalis homini, at iustis non semper limitibus circumscripta, persuasio, simites iis, quas cognitas habemus, caussas vnicuique apparentiae subesse\*).
  - baras gentes, exempla docere possunt in STELLERS Beschreibung von Kamtschatka p. 64. KRANTZ Historie von Groenland, I. 296. ISELIN Geschichte der Menschheit, I. 183.

## g. 200 **§. 90.**

Caussam itaque aliquam rectius ex-Quomodo inploraturis, et quidem ipsa experientia
duce, crebra atque attenta observatione opus est, ve quae coniuncta naturae legibus atque perpetua sint, ab
iis, quae casu intercedunt, sedulo discernantur. Vbi si in viribus nostris
posi-

positum est, quoties lubet, phaenomenon instaurare: res minus habet difficultatis; neque tamen tunc caueri faepe potest, quominus diu ancipites haereamus.

Alia autem adhuc patet via, qua caussae indagationi operam nauemus, analogica nimirum colligendi ratio. Similium enim euentuum cum similes esse caussas sumi possit, similesque similium caussarum effectus; cum phaenomenon ipsum, tum res circumstantes aut praecedentes lustraturi, forte incidimus in aliquid, quod similitudine sua caussae suspicionem nobis fa-Quae magis confirmabitur, fi

- / I) Caussam alias latis cognitam in hoc casu operari potuisse, extra dubitationem politum lit;
- 2) Si nihil sit in omni effectu, cui vires huius caussae alias cognitae non fufficiant:
- 3) Si nulla alla cauffa cogitari poffit, quae vel huic ipsi phaenomeno, - [iv. [ vel

vel generalibus naturae legibus magis conveniens fit.

Vbi ad communem aliis euentibus caussam res quaedam deduci non potest; in hac tanquam peculiari naturae lege subsistendum est. A passonum autem atque praeiudiciorum illusionibus in hoc etiam iudicibrum genere diligenter cauendum; et in primis quidem illud neutiquam committendum, vt de finibus animo informatae, vtcunque verifimiles, et alias confideratione dignae, aut aliunde longius petitae opiniones in phaenomenis observandis, caussisque explorandis retardent aut omnino reprimant nostram ipsorum aut, aliorum naturae speculatorum diligentiam.

91.

Caussa generatim cognita, virium Virium co indolem atque operandi modum accurate perspicere multum interest. Quod iterum vel experientia vel analogica conclusione, non tamen absque insigni faepe ac difficili opera, obtineri potest. 6.92.

#### 6. 92.

De fenfus innomenorum psychol, inerpretatione.

Sensus interni ad determinandum ilterni auctori lud, quod aliquis percipiat, aeque ac externi. necessario admittenda est auctoritas. Neque ex consensu phaenomenorum eorumque constantia hic quoque vires legesque naturae patere, negari potest.

> Cum vero sensu tantum, quid fiat, non vnde ortum, quod percipitur, traxerit. fit manifestum: omnia ea iudicia, quibus eorum, quae fensui interno obiecta funt, definiuntur caussae. vt funt pleraque, rationis scrutinio, earumque, quas hactenus expoluimus, legum normae subiicienda esse, adparet. Idque eo maiori cura institui debet; quo facilius diuerforum principiorum similitudine hic falli animus atque in gravissimos errores incidere potest. Etenim et praeiudiciorum in his partibus maxima vis est, imaginationis ωδωλα fraudi facillime esse possunt; et vero maiori perſpi

Ipicacia omnino opus est, si singula rite distinguenda, suisque sint caussis vindicanda, in intima hac et celerrima, nonnunquam etiam inueterata essectorum consociatione.

CA-

# APVT V.

De meditatione recte instituenda

#### **6**. 93.

'a, quae fenfus docet atque experientia, colligens ad generales notiones et relationes constituendas. aut analogia ductus ad alia diiudicanda adhibens, quibus legibus obtemperet intellectus noster, pluribus supra locis oftensum est. His autem ratiocinandi legibus, quibus repugnare non possumus, quo vbiuis satisfiat; omnia de conceptibus vniuersalibus. quos in mente fouemus, dispiciendum est. Quare et nominis significatio plene curateque est difinienda; ipsiusque conceptus, opinionisque, quam continet, origo atque fundamenta funt diligenter examinanda. Hoc qua ratione fieri possit, facile patet (§.19). Illud autem vt obtineatur, rei, cuius conceptum

constituere animus est, variae species exemplaque maxime diuersa, dein opposita, atque etiam affinia circumspicienda sunt, conferenda, examinanda.

#### §. 94.

Ad quod ipsum iam multum confer- Distinctions distinsions re posiunt, quarum alias etiam maxi- que vius. mus vsus est, distinctiones atque divisiones. Et illis quidem cauetur, ne res nomine aut indole etiam aliquantum convenientes plane confundantur. His autem omnia, quae generali cuidam notioni subsunt, ita sistuntur, vt et quid generatim certo constitui possit nec ne, quidque speciarum similitudine coniici, facillime adpareat, Ipía autem ea, quae genere quodam comprehenduntur, cognita iam et in memoriam modo reuocanda esse, hic quidem fumitur. Itaque curandum modo est, vt diuisio iis principiis eoque ordine procedat, quem aut generales disjunctionis leges (§. 51.) aut fines alicubi maxime propofiti requirant.

§. 95.

#### 114 Log. Pars II. Cap. V.

#### §. 95.

Quaestiones quomodo soluendae ?

At enim vero plura nonnunquam, atque cognita adhuc nobis funt, meditabundi quaerimus; feu necessaria, feu probabilia, saltem possibilia. In quaessione itaque aliqua haerentes

- 1) Terminorum, quibus ea quaefiio continetur, accuratissimas definitiones atque explicationes quaerere oportet.
- 2) Tum quaestio ipsa, si pluribus constet quaestionibus, in simplicissimas partes resoluenda.
- 3) Vnaquaeque earum, sicubi magis determinari possit, per species subiectas, aut ad generaliorem quaestionem, referri, eo omnino adducenda est.
- 4) Iam de eo maxime cogitandum, num quaestioni propositae alia substitui possit notior, aut plane perspecta, vel omnino eadem, vel satis tamen conueniens; quapropter singulas

notiones definitionis divisionisque lego iterum iterumque explorare, quidque ex singulis datis elici possit, inquirere opus est.

§. 96.

- Ex his iam facile erit ad diiudi-Topicae arcandum, quibus fundamentis nitatur. et quem vsum habere possit topica inueniendi ars, veterum recentiorumque Logicorum Rhetorumque scriptis celebratissima \*). Vnicuique nempe rei cum multa fint cum aliis rebus communia; eorum, quae communia sunt, locos quosdam constituere placuit; ex quibus vel ea ipfa, quae generatim notata funt, in caussa qualibet repetere, vel ad fimilia reique propofitae magis propria inuenienda initium ducere pof-Quibus initiis quamuis tirones, fis. nullis adhuc meditationis legibus adfueti, notionibusque rectricibus parum imbuti, et alii etiam vti nonnunguam possint; neque tamen multum ab his adminiculis sperandum, neque verendum non est, ne generalibus inhiando H 2  $C.\Lambda.$ ma-

# 116 Log. Pars H. Cap. V.

magis accommodata aliquis praetermittat, aut etiam proprios ingenii ad praeclara enitentis stimulos reprimat.

w) V. ROETENBECCII Logica vetus et moua part. II. p. 714 seq. CRV 811 Logica p. 1038. DARJES 11 Via adveritatem p. 120 seqq. ULRICHS Ansiteitung zu den philosophischen Wissenschaften, §. 88 seqq. Adde VERVLAMIVM de augmentis scient. lib. V. cap. 3.

#### CAPYT VI.

De cognitione veritatis ope testimoniorum.

#### §. 97.

quae fallere nos aut dubios relinquere possint; tamen certa quaedam ac firma hic quoque inuenire licet fundamenta, quibus recte acquiescamus. Nimirum

- 1) Cum ea, quorum repugnantiam euidentissime perspicimus, nulla testium auctoritate vera habere queamus; alia, quae relata accipimus, ita possunt esse comparata, vt, nimima etiam testium auctoritate accedente, ipsa iam per se sidem mereantur.
- 2) Deinde testimonii alicuius ea potest esse conditio, vt neque erroris H 3 pe-

neque mendacii suspicio sufficienti causfisque naturalibus conuenienti ratione locum habere queat.

a) Depique is potest esse diversorum testium numerus, vt idem omnibus mentiendi consilium, eundemque errorem tribuere, ab omni experientia omnibusque cum ratione iudicandi principiis abhorreat.

#### §. 98.

Varise augendae minuendaeue fidei rationes,

Ad has testium reique ipsius conditiones accedunt nonnunquam alia, quae sidem amplius facere possint. Silentium primo vel etiam consensus eorum, quibus contradicendi et occasio erat et probabilis caussa. Dein temporis vel soci, vbi testimonium aliquis proferret, consirmaretque, conditio.

Sunt vero etiam aliqua, quae fidem minuant suspicionemque moueant; sectae, cui addictus testis est, decreta; aetatis, qua vixit, ad sabulas condendas propagandasque procliuitas; aliorum. rum, quibus aeque cognita tuendaque veritas fuerat, filentium aut dissensus; praetermisso eorum, quae, si quis testis rei adfuisset, praetermissa fuisse probabile haudquaquam est; eorum denique, quae locum habere vel observari ab eo teste non poterant, illatio.

**§**. 99.

#### Porro ex his consequens est,

Regulae inde confequentes.

- facultatis et voluntatis verum dicendi ratio semper habenda sit; attamen testimonii auctoritatem modo ab hac, modo ab ea parte, magis pendere.
- 2) Rei testem proprie esse non posse, nisi, quem oculatum dicunt, rei gestae praesentem; auriti vero aut mediati omnino testis auctoritate tum demum aliquid constitui posse, cum vel ipsius iudicium, vel eorum, quos ipse secutus est, sides explorata satisque probata fuerit.

H 4

3

#### 120 Log. Pars II. Cap. IV.

- 3) Coacus itaque, cui hoc proprie nomen competat, testis esse debet. Neque tamen ea, quae subsequentis actatis testium auctoritate vnice nituntur, sidem nunquam mereri, neque hos coacuis semper postponendos esse, vniuerse constitui potest.
- 4) Quamquam, quod saepe falso adsertum est, verum esse aliquando possit; eo minus tamen sidem meretur, quo saepius haec ipsa, quibus iam quoque confirmatur, documenta fesellisse, cognitum atque compertum est.

#### CAPVT VII.

De libris legendis, interpretandis diiudicandisque.

#### §. 100.

A d folidam doctrinam adspiranti in qui libritaomni cognitionis parte librorum
opus est lectione. At vero dilectu
etiam opus est; quem recte sieri haudquaquam negari poterit;

- 1) Si quis optimos potius, quam plurimos, legat relegatque;
- 2) Multorum feculorum iudicio comprobatos potius, quam diariorum fama celebratissimos, his tamen non omnino neglectis;
- 3) Mala nota publice infignitos neque auide appetat, ingenio animoque nondum fatis compositus confirma—

  H 

  tus-

#### 122 Log. Pars II. Cap. VII.

tusque, neque, cum maturescendi castigandique tempus instet, non legat.

#### §. 101.

Interpretationis leges principales.

In ipfa autem lectione primum necesse est, vt dicta recte intelligamus sensumque auctoris accurate adsequamur. Id quod nonnunquam facile obtinetur; nonnunquam vero artem requirit, cui ab interpretando Hermeneuticae nomen est. Cuius praecepta generatim his continentur fundamentis.

- a) Significatu maxime vsitato verba, qui intelligi vult, plerumque adhibet; litterali itaque et maxime proprio; aut si peculiari vel sectae suae, vel omnino sibi, eo tamen constanti plerumque vtitur. Eo itaque etiam ordinarie accipienda sunt.
  - 2) In omni oratione vti idearum fit confensio, etiam opera adhibetur. Itaque ex contextu interpretatio institui debet.

3) Scopi etiam libri alicuius aut fermonis specialis, locorumque parallelorum, classicorum in primis, rationem habendam esse; ex iisdem principiis patet.

#### 102.

Vt autem de rebus ipsis iudicium Methodus in lectione serrecte instituatur, maximumque, quem uanda. possit. lectio vsum habeat, necessarium porro, certe vtile est, vt

- 1) Praeparato aliqua argumenti meditatione, at praeiudiciis libero, animo ad lectionem accedatur;
- (2) Vt cesset haec et meditationi la cus iterum relinquatur; quoties vel minus comprehensa, vel vlteriori disquisitione digna, vel ad alteriora viam offendere, quae obuerfantur animo, videantur.
  - 3) In primis cura atque attentio adhibenda est, ne verborum vi aut lepore fascinati rerum ipsarum iudiciam negligamus.

#### 124 Log. Pars II. Cap. VII.

- 4) In libris itaque historicis facta primum a iudicio, quod auctor interponit, et conclusionibus, quas ducit, accurate distinguere; quaque auctoritate ista suffulta sint, dispicere oportet.
- confirmata proponat; propria autem placita vtrum eo fignificatu et ambitu, quo adhibet, ex principiis fuis conclufa fint, et concludi omnino queant; fallaciis, quibus vel confilio vel leuitate fua adducti fucum fibi aliisque haud raro faciunt foriptores, feuero rationis examine opposito.
- quae variis modis institui potest, in argumentis grauioribus memoriae conditio plurimis suadebit; aliquam ordinis in lectione etiam habendi rationem necessitas omnibus illucebit.

**§.103.** 

#### § 103.

Ea etiam in librorum vsu quaestio Principia artis nonnunquam oritur et maximi momenti aliquando est, num genuinus liber fit eius, cuius nomen fert, auctoris, an fuppositus, aut mutilatus certe et corruptus. Vbi vel testimoniis agendum, ratione fupra 'proposita; vel in libri ipsius indolem inquirendum, atque ytrum cum eius auctoris aetatisue, ad quam refertur, certis characteribus conueniat, sedulo dispiciendum erit. Maximum vero in hoc negotio vsum habet fuppositionis librorum corruptionisque caussarum, et historiae omnis litterariae notitia. Ex quibus fontibus non folum fraudis aut corruptionis suspicio nascitur; sed emendationis etiam ratio felici successu saepe petitur.

#### CAPVT VIII.

De iusta disputandi docendique methodo.

**§**. 104.

Disputandi leges praecipuae. ultum omnino non folum ad ingenium exercendum, verum etiam ad veritatem accuratius dignofcendam conferre possunt colloquia. Huic tamen scopo vt inseruiat disputatio, siue ore ea siat, siue scriptis, ad leges aliquas ex veritatis et intellectus humani natura facile deriuandas instituenda est. Nimirum

- 1) Ne lingua mentem praecurrat, minusque perspecta et pensitata proserat, operam quisque dare debet;
- 2) Alteri deinde sua proferenti aurem praebere animumque attentum,

- 3) Si dissensus oriatur, vnde ille exfistat et in quo contineatur, curate definire;
- 4) Modeste ac beneuolo animo contradicere atque contradicentem alterum ferre;
- 5) Hacque et alia quacunque ratione, ne animi exasperentur, cauere.
- 6) Desistere a disceptatione, si alieno plane ab hifce legibus more aliquis fit, ipfiusque errori alia ratione fuccurrere.

#### 9. 105.

Quae recte tenet, cum aliis com- Docendi memunicaturus

- 1) Curare debet, vt clara omnia et perspicua satis proponat;
- 2) Solida atque omni parte fibi constanti ratione decreta sua confirmet;
- 3) Eo modo fingula deducat et coniungat, quo facillime cohaerere atque comprehendi animo queant \*)

#### 128 Log. Pars II. Cap. VIII.

At enim vero facile perspicitur, atque experientia constat, horum consiliorum eam esse naturam, vt neque idem femper institutionis ordo singulis hisce finibus aeque accommodatus sit; neque in argumentorum, atque etiam eorum, qui imbuendi iis funt, diuersitate eaedem vbique rationes intercedant. minus dubium est, quae generalibus hisce legibus, quantum fieri potest, confentaneae in aliis differunt methodi foecies, analyticam, syntheticam, dialogicam, erotematicam, aphoristicam, eximium aliquando víum habere fingu-Quae mathematica dicitur aut geometrica methodus, harum ipfarum, quas generatim constituimus, legum observantia recte celebratur. tamen aliis disciplinis commendanda cauendum est, ne, quae has inter et mathematicas intercedit, obiectorum finiumque diuerfitate minus perspecta, in abstractis et audacius sumtis intellectus conceptibus nimis haereamus, aut certitudinis atque euidentiae summae cupidi, moralem istam

cet-

#### De iusta disputandi methodo. 129

certitudinem, et minorem etiam, in qua acquiescendum nobis saepe est, probabilitatem vilipendamus.

Legentium audientiumue attentio hic fupponitur. Neque tamen ea, quibus excitari haec et conseruari possit, parui facimus. Quorsum in primis vsus, et momenti, quod argumento insit, debita expositio, et in dicente quidem fermonis concinnitas et facilis discursus, vocis iusta temperatio, et fiducia verecundiae leges non transgrediens referri merentur.

#### CAPVT IX.

De ingeniorum scrutinio et cultura.

6. 106.

quae hactenus tradita sunt, iustae in omni cognitionis genere methodi praeceptis nihil ad ingeniorum culturam atque exercitationem Logicam conferre, dici profecto non potest. Sunt tamen nonnulla, quae his addi possunt, monita ad hunc ipsum finem proxime spectantia. Nimirum

- 1) Vt omnes ac fingulae ingenii vires iusto ordine exerceantur;
- 2) Vt optima, quam primum fieri potest, exempla proponantur;

#### De ingeniorum scrutinio et cultura. 131

- 3) Ad quaenam studia ingenium quoduis natura maxime incitetur atque contendat, dispiciatur;
- 4) Vtut vni studiorum atque exercitationum generi quemquam propius addici conducat, ne tamen separetur adeo atque negligatur, sine quo illud ipsum feliciter succedere aut consistere non possit.
- 5) Pari ratione in nullo exemplari continuo haerere, neminem vnice ducem fequi atque venerari, nec fuo nihil,neque plane ingenio confidere oportet.
- 6) Denique quantum integra corporis valetudo atque animi ferenitas ad ingenii alacritatem conferat, nunquam obliuiscendum est.

§. 107.

#### 132 Log. Pars II. Cap. IX.

#### §. 107.

Ingenia quomodo dignofcenda.

Quum non eadem diuersis ingeniis aeque conueniat disciplina aut exercitatio, operae vero pretium est, quibus indiciis ingenia ipfa fatis dignofci poffint, inquirere. Quae res ardua pro-Plurima fecto et valde ambigua est. enim impedimento esse possunt, quo minus, quas natura indidit, dotes illi-Deinde éa rerum circo emineant. cumstantium et aetatis et omnino corporis vis est, vt quam certissimis aliquando fignis concepisse tibi videreris, egregii ingenii spes saepe euanescat. His itaque satis perspectis, e re tamen est,

- 1) Varias occasiones et periclitationes mature et vero etiam opportune adducere;
- 2) Ad quaenam sibi relictus sua sponte pronus sit, observare;
- 3) Quibusnam e re ipsa natis difficultatibus minimum deterreatur, quin stimuletur;

#### De ingeniorum scrutinio et cultura. 133

- 4) Quibusque exemplis tanquam adfinibus fibi fuoque ingenio accommodatis maxime delectetur atque accendatur, fedulo animaduertere \*).
  - V. doctam de hoc argumento commentationem in Neue Biblioth. der schoenen Wissenschaften, tom. VIII.

HL

# L O G I C E S

DELINEATIO.

#### §. · 1.

circa disputationem versantur, excultae sunt; vnde Dialecticae nomen. Fraude tamen magis et insidiis aduerfarium petendi, quam coniuncta opera verum explorandi artem eam suisse, documentis adparet; cuius origines in Eleatica secta repertae sunt, Zenone

atque Protagora maxime auctoribus. Socratem hisce se opposuisse, rectaeque in indaganda veritate rationis non solum exemplum praebuisse, sed quaedam etiam explicuisse praecepta; inter laudes eius merito refertur. Neque tamen impedire potuit, quominus ex

ipsius quoque schola egressi quidam in

So-

Sophistica hac dialectica desudarent gloriolamque quaererent, a duce Euclide illo Megarensi, Megarici, et a studiis Eristici dicti\*).

\*) V. I. G. WALCHII Historia Logices, cap. II. in Parergis eius academicis.

#### §. 2.

Et hisce quidem Sophistarum, So- De Logica craticorumque studiis via ad maiores pa-Epicuri. rata est progressus, quibus reliquarum -inter Graecos scholarum auctores statoresque vel omnem Logices campum emetirentur, vel ea certe distinguerent statuerentque, quibus logicas doctrinas contineri omnes, diu creditum est. Et Aristotelis quidem, quem ducem adeo in hac parte, ficut in omni philosophia, · fecuta aetas posterior est, scripta quamuis molestis vexata fatis, ad nos peruenere, acerrimi profecto ingenii do-Neque vero Stoicgrum studia ac scripta, temporis iniuria nobis erepta, minoris fuisse, testimonia veterum et specimina dubitare nos non patiun-I 4

Digitized by Google

tiuntur\*). Epicuro laudi quidem merito ducitur, spretis sophistarum disticilibus nugis, planis quibusdam et maxime ad rem facientibus praeceptis, canones dixit, suos instruxisse; sed minus acute quaedam constituisse, negari non potest \*\*).

- \*) V. Revision der Philosophie (auct. menners) Sect. II. §. 3.
  - \*\*\*) V. CICERO acad. IV. 26. 33. fm. L. 6. LVCRET. lib. V. 565.

#### §. 3:

Logica medii acui.

Neque Romanis neque medii aeui doctoribus, quod referri mereatur, debet logica disciplina. Nihil profecere Raymundi Lulli in arte magna conatus, ampli quidem at minus perspicacis aut adeo non exculti ingenii viribus maiores. Neque vero tulit ea aetas liberalem ingenii vsum et culturam; cui tamen non defuisse egregiis a natura dotibus instructos viros, satis constat.

#### §. 4.

Becentiorum ftudia logica.

Productis tandem meliori fortuna in medium diu latitantibus antiquae

ſa-

fapientiae monumentis, et deiesto simul humanae auctoritatis feruili iffo iugo, logicae etiam scientiae, cum reliqua philosophia, manus salutaris admota est. Et primum quidem scholasticae disciplinae naeui exponi abstergique, Ramorum, Melanchthonumque mox alia ex antiquis fubfidia opera; peti, Gassendi, Epicuri vindicis, exemplo; tandem noua etiam tentari. magnus ille Baco Verulamius vitium, quod in fundamento scholasticae philosophiae haereret, plane perspiciens, missis praeconceptis opinionibus, experientiam ducem vnice sequendam esse, docuit. Geometricae aemulam in omni philosophia methodum princeps iniit Cartesius; ex cuius etiam schola exiere alii logicae scriptores celeberrimi; quibus tamen cunctis palmam longe praeripuit Mallebranche, ad intimos animi recessus atque ad omnia cognitionis humanae principia, si quis alius, felicissime contendens. Cui Lockius successit pari aut non multo minori ingenio, et praeiudiciorum faece magis depurgato ani-IS mo,

mo, in intellectus humani initia finesque inquirens. In Germania illustris Tschirnhausen artis cogitandi atque inueniendi praecepta ipse quoque ex ingenio suo deduxit quaedam solide et luculenter. Cuius feuerus cenfor exstitit, attamen, quod ipse fatetur, per eum ad diligentiores meditationes excitatus. Cartelianorum aeque ac Scholasticorum ofor Chr Thomasius\*). Excepit hunc A. Ridiger, cui etiam geometrarum methodus philosophiae minus accommodata esse, probabilisque opinionis ratio in primis exqui-Neque huic parti renda visa est. defuere, altera tamen, cui certitudo proposita est, magis occupati, Leibnitius, Wolfiusque; quibus aeque ac prioribus istis permultum debere logicas disciplinas, iam in confesso est.

\*) V. WALCH. pag. 663.



# INSTITUTIONES METAPHYSICAE.



### PROLEGOMENA.

### §. 1.

Metaphysicae notio antiqua et in maximo dissensu fere communis haec est, vt in res, quae sensu non percipiuntur, et supra sensus positae sunt, inquirat. Nempe rerum, quae ipsae quidem in sensus incurrunt, intimam atque inussibilem essentiam ab iis, quae sensui manisesta sunt, valde diuersam explorare primo conatur; eoque in primis etiam Ontologiae et ipsius etiam Metaphysicorum nomen spectat. Ex quo ipso consequens hoc est, vt iis, quae simplicissima, et in ordine, quo magis composita oriuntur, prima sunt, atque

atque etiam iis, quae magis constantia et perpetua sunt, metaphysica occupetur. A quibus ad spirituum naturam, atque ad generalissimas mundi rationes ipsumque eius auctorem progredi, etiam si a primis auctorum huius scientiae consiliis, certe ab ipsa eius ratione et indole alienum non est.

### §. 2.

Metaphysicorum diuersa consilis.

Non in ambitu folum definiendo. verum etiam in fingularum disputationum finibus, valde differunt scriptorum metaphyficorum rationes. Nonnulli hoc maxime agunt, vt quam plurima constituant omnis generis scientiarum principia et quasi fundamenta; eaque ex generalissimis naturae legibus, aut intellectus nostri conceptibus, consectaria deducant, quae vel experientiae locum supplere, vel regere certe eam Alii vero generalissimis eiuspossint. modi iudiciis ad experientiam nondum reuocatis minus confidentes, id potius fibi proponunt, vt horum iudiciorum fundamenta et auctoritatem libere studio-

diofeque examinent, ad intimos animi fensus atque ad reliquos omnis cognitionis nostrae fontes ea reuocantes. Qua ratione, nisi inueniri multa alias incognita, castigari certe atque moderari plurima vtiliter posse, experientia fufficienter videtur esse comprobatum.

Confulendi nobis in Metaphyficis, Scriptores aliquot celepraeter ipsum Aristotelem, eiusque ali-briores. quot Commentatores, videntur Leibnitius, Wolf, Bilfinger, Baumgarten, Ploucquet; Crusius, Hollmann, Lambert. Sunt praeterea multi, qui in metaphyficis argumentis operam vtilissime collocarunt, quamuis non illud prae se nomen ferentes, quorum vel in Logicis facta mentio iam est, vel alias est facienda.

### CAPVT I.

Ontologia, seu Metaphysica signif. strict. i.e. de substantia, sente, quod vere est.

### SECTIO I.

De substantia in genere corporumque elementis metaphysicis.

§. 4.

Substantiae nomen duplici fignificatu.

Jubstantiae nomen quamuis inanefere visum, atque ad ideam, qua
potiri nequeamus, designandam comparatum quorundam in hoc capite conatus philosophorum speculanti Lockio
visum sit\*); ens tamen quod per se sit,
eo nomine adpellari, satis constat.
Ens autem hoc, quod per se subsistit,
cum singulis, quae subiecto cuidam insint,

### De substantia corporumque elementis. 143

fint. determinationibus. tom etiam iis cognitionis nostrae objectis opponitur; quae per cognoscentis subjecti vires simul talia, qualia adparentemponstituuntur, phaenomenis \*\*). Et substantiae quidem, quae phaenomeno opponi possit, naturam indagare Metaphysicae propolitum ese, antea iam innuimus. €6. 1).

\*) V. Esfai concern. hum. Underst. B. L. ch. IV. S. 18. B. II. ch. XIII. S. 17. feq.

Wide quamplurimas veterum recention rumque substantiae definitiones, quarum aliquae in sequentibus a nobis examinandae funt, in HOLLMANNI Metapk. S. 343. legg.

### S. 5.

Cum nulli rei possit neque inosse salame vnumquodque cuiuscunque generis at-valuerialis. tributorum, neque non inesse (Log. S. 48,); omnium praedicatorum contradictorie oppolitorum alterum competat: unicuique rei, necesse est. Hanc dicunt omnimodum determinationem. info adparet, non vere talia extra intel-

le-

lectum exfiftere, fed abstrahendo tantum concipientia unimerfalia, atque nomina ea potius esse, quam res, aut certe rerummodo partes.

### §. 6.

Corpora virum fubfrantiae?

Ē.,

Quamuis iis corporum speciebus, quas natura nobis informat, veritatem inesse, et aliquid etiam extra nos in iis obiectum nobis esse, euictum sit (Log. §. 79.); valde tamen confusam et a nostra ipsorum natura pendentem eam speciem esse, manifestum etiam est. Phaenomenon ergo potius, quam substantia, corpus dicendum est. (§. 4).

### §. 7.

Elementa corporum metaphysice fimplicia. Corpora quo minus in infinitum dividi posse statuamus, cum illud obstat, quod vnicuique corporis particulae infinite multas partes iterum inesse, infinitum ergo vsium numerum altero minorem esse dicendum fores (Log. §. 47.); tum hoc etiam quam maxime, quod, nist primae partes in constitutione corporum suman-

similatur, re vera virium initia et qualitatum, quae tribuendae istis sunt, caussae negandae essent vltimae (Log. §. 86). Simplicia itaque quaedam corporum elementa esse, adparet a). Et omni quidem, ea carere extensione, si vltra diuidi nulla vi etiam diuina possint; conceptibus nostris magis videtur consentaneum, aut certe nihil habere repugnantiae b). Vtrum vero ab his ipsis initiis natura în procreandis corporibus procedat, aut in resoluendis iis illuc reuertatur vnquam, in medio lubentes relinquimus c).

- a) V. contrarii demonstrationem, lepidam vero, ex dissertatione viri multis scriptis de aliis disciplinarum generibus bene meriti, b. 1vst1; exhibitam etiam in Metaphysica nostra germ. ad §. 36.
- b) Ita ante Leibnitium etiam CARTESIVS fententiam dixit epift. CV. part. I. Contrarias autem rationes v. in CartsII. Metaph. §. 104 feqq.
- s) Sic et LEIBNITIVS, Nouv. Eff. p. 181. Adde WOLFII Metaphyf. S. 694. Confuli etiam ad haec et fequentia' possunt Institutions Leibnitiennes, ou Precis de la Monadologie. Immensum autem, quibus hoc argumentum

tum: aliquando celebratum fuit, foriptorum numerum magnam partem indicat WINDHEIM in Biblioth. philof. tom. I. et II.

§. 8.

Entium fimplicium proprietates quaedam. Siue corporum elementa, fiue alfa quaecunque cogitemus entia fimpliciffima, pluribus nominibus ea differre a rebus, quae in fenfus cadunt, facile perfpicitur. Siquidem

- r) Partium dissolutione ista interire non possunt;
- 2) Neque nisi ex nihilo oriri; atque omnino in instanti.
- 3) Neque ea ratione, qua corpora, mutari posse, in aprico est.

### **§.** 9.

Vtrum omnis fubstantia vi praedita, et qua?

Rem, quae suapte natura aliquid sit et vere exsistat, cogitare non possumus, nisi hoc ei tribuamus, vt vel ad agendum vel ad patiendum apta sit. Eam aptitudinem si vim adpellare liceat, significatu vocis latissimo'; vi prae-

praeditam esse substantiam vnamquamque, ex notionibus consequens est. Et. quandoquidem neque exfiftentiam nifi actione manifestatam concipimus, quae alterius rei vi alteri accidat, mutatio huius ipfius natura necessario determinanda videatur; omni substantrae mutationum principium, vimque adeo strictiori significatu inesse, satis prohabili ratione conflituitur. Verum non hic iam subfiltendum summis quibusdam philosophis visum est; sed hoc in primis etiam adferendum. in perpetuo agendi conatu vim, fi qua exfl-Rat, et substantiam vnamquamque verfari\*). Et de iis quidem viribus, quarum natura nobis notitiam Miquam. concessit, compositis et derinatiuis experientia hoc neutiquam declarat. De fimplicissimis autem, primitiuis, omnique cum aliis nexu plane folutis, quales hic considerandae essent, visibus nos quidem nil definire audemus. illud etiam nominum potius arbitraria definitione, quam naturae rerum euidentia constitutum videtur. vnius K 3

substantiae nisi vnicam vim esse non posse. 

\*) V. LEIBNITH Opp. II. p. 19. feq. 194 feq. MENDELSSOHEHI Phaedon in append. edit. 3.

TO.

Princeps autem in hac disputatio-Et musis ne LEIBNITII ductu et auspiciis haec quaestio enasit, vtrum substantiarum fimplicium, seu, quo ille vir summus nomine vti maluit, monadum vna aliquid in altera vi sua efficere et mutare possit; an vero vnaquaeque mutationum fuarum progrefs fuumque fontem caussamque omnem plane in femet ipfa contineat? Et pulsu quidem, tactu et conflictu, sicuti corpora videntur, monades pati et efficere nihil posse, nemo facile negauerit. Neque in vniuerfum describi a nobis ratio, qua euenit hoc, potest. At enim vero quascumque, naturae leges statuamus; tandem ad aliquis denoniendum est, quarum vlterior ratio et nexus non adparet, Ne-

Neque vero ea ratio plana et peripicua est, quae sua ipsius vi mutari ens simplex sumits generalibus potius intellectus nostri legibus et principiis (Log. §. 85 feq.) contraria esse, omnemque adeo de caussis notionem tollere videtur; neque in fingulis adparentiis difficultates minuit. Pro eo igitur, quem in Logicis definiuimus, caussae conceptu, cum res sensibus obuias cauffas inuicem effe negatimon poffit; fubstantiarum netiam simplicium vires mutuo determinati confitendum est.

ie – de de grangines a en brêtase er dê Lesa dangadap de le gantagia de de la compania de de Se es grandisti gogsinam de le gantages e

11

fubstantiae nist vnicam vim esse non posse.

\*) V. LEIBNITH Opp. II. p. 19. feq. 194 feq. MENDELSSOHEHI Phaedons in append. edit. 3.

§. 10.

Virum ens vi alterius vosit mutari?

Princeps autem in hac disputatione LEIBNITII ductu et auspiciis haec quaestio enasit, vtrum substantiarum fimplicium, seu, quo ille vir summus nomine vti maluit, monadum vna aliquid in altera vi sua efficere et mutare possit; an vero vnaquaeque mutationum fuarum progrefs fuumque fontem caussamque omnemplane in femet ipfa contineat? Et pulsu quidem, tactu et conflictu, sicuti corpora videntur, monades pati et efficere nihil posse, nemo facile negauerit. Neque in vniuerfum descrihi a nobis ratio, qua euenit hoc, potest. At enim vero quascumque, naturae leges statuamus; tandem ad aliquis denoniendum est, quarum vlterior ratio et nexus non adparet, Ne-

Neque vero ea ratio plana et peripicua est, quae sua ipsius vi mutari ens simplex sumits generalibus potius intellectus nostri legibus et principiis (Log. §. 85 feq.) contraria esse, omnemque adeo de caussis notionem tollere videtur; neque in fingulis adparentiis difficultates minuit. Pro eo igitur, quem in Logicis definiuimus, caussae conceptu, cum res sensibus obaias cauffas inuicem esse negacimon possit; fubstantiarum netiam simplicium vires mutuo determinati confitendum est. 🖽 ¥ักราง กรรษบณษณาการการทรม ครั้งใช้สารน & profit to be will be seen Software area Chromoto Annual Surface to graditation of moderation is ្នាក្រុម ប្រជាជ្រាក់ហើរ មក សក្សា ខ្លស់លោក សិក្សា from the contactory i ្រុំ និងក្នុងស្រាស្ត្រ ដែល ស្មានស្មាន 🛴 an a 🔑 प्रदेश हैं जाते पूरी 😁 है स्वीति हैं कि प्रदेश the explanding as diquing that the I be the point of the said er geneeleri eegminuu lular, oolka SE-

### SECTIO II.

De substantia finita et infinita, necessa

§. 11.

Notionis hu ius funda-

namuis fuas ipfius vires varie limitihus circumscriptas asse, perfentiat, neque quidquam reperiat animus; eni non defint multa, cuibus perfectior natura constituenda videatur; non tamen hisce limitibus consilia sua atque cogitationes contineri patitur, quin supremam aliquam, perfectissimam, nullis plane limitibus circumscriptam, omni labe atque imperfectione liberam, vno verbo, infinitam substantiam sibi ipsi proponere atque concipere inftituit. Neque a proposito desistit, cum fuam ipfius intelligentiam ad notionem hanc explendam neutiquam fufficere, facile perspiciat; sed quidquid boni et praeclari cognitum habet, confe-يغ لتاء ren-

rendo; atque ab omni, quod in rebus obuiis adiunctum est, vitio et incommodo separando, qualemcunque infiniti entis notionem acquirere fibi conatur. Neque in eo reprehendendi videri fane possumus; siquidem, nisi mancam atque imperfectam cognitionem admittere velimus, quid tandem nobis reliquum fuerit, equidem non intelligo. Id modo curandum est, vt principiorum cognitionis nostrae atque limitum probe conscii, pro rationum pondere iudicium temperemus; atque vbi eae omnino nos deficiant, etiam fublistamus.

Emmotione es juam nominis ran Confeder tio postulat atque definit, consequens facile eft, vt 3500

1) Quidquid vere boni perfectique vna esse possit, essentia infinita sic contineatur, vt accedere, quo magis perficiatur, nunquam aliquid possit.

K

2)

2) Vt duratione etiam infinita, semper sua vi exsistens, sibique plane sufficiens cogitetur.

§. 13.

Vtrum notio E. I. probet eius exfistentiam?

Tamque haec ipla E. I. notio argumento nonnullis fuit, exsistentiam eius recte fumi; vel quoniam illa hanc non magis finat effe dubiam, ac trianguli idea, tres eius angulos aequales esse duobus rectis; vel quod neque nobis inesse possit notio entis infiniti, nisi ipsum exfisteret\*). At enim vero ex nominum definitionibus . nudisque mentis conceptibus nulla experientia nifis, quid in cogitatione quidem sit, non quid vere exfiftat, effici, fatis iam perspechum est. Ea autem E. I. notio quomodo ex rerum finitarum conceptibus oriri pon folum potnerit, fed orta omnino sit, haud difficulter quoque intelligitur (\$.11)

Prima, medit. V. Princip. philof. part, I. nro. XIV. MALLEBRANCHE liv. IV. chap. XL S. 111. BRVCKER Hift. eritic. philof. tom. V. p.296. t.III. p.665.

6.14.

### 6. 14.

Quod vbi perspectum fuit a non-Num pombilinullis; possibilitate tamen entis infiniti, si ea in dubium vocari non posfit, exfistentiam eius contineri stabilirique visum est; siquidem, nisi exsistat iam atque ab aeterno exstiterit, inter impossibilia illico numerandum esse, conceptus, qui fundamenti loco positus est, manifesto declarat (§: 12). possibilitatem quidem E. I. quis quaeso negauerit? Quis vero in suspicionem modo adducat; cum in perfectissima natura neque contradictionis autablurditatis quidquam inesse, neque caussae defectus aut impedimenta alia, quominus, cum possit esse, re vera sit, obstare possint \*) \* Haec quamuis accuratissime a quibusdam et dilucide exposita sint; plurimos tamen ad confenium adduci non posse, experientia docet. Et his quidem haec potissimum ratio contraria videtur, quod possibilitatem entis ex conceptu, s. quod yulgo dicunt, a priori deducere, 1 1/2 cuius

\*) V. LEIBNITII Principia Monadolog.
S. 44 feq. it. Opp. tom. II. p. 254 feq.
MENDELSSOHN Ueber die Evidenz,
p. 35 feq. Anonymi Neue Bestaetigung
des, Schlusses von der Moeglichkeit ides,
allervollkommensten Wesens auf dessen
Wirklichkeit, 1771. 4.

Ş. 17.

Ens necessarium et contingens. Alia adhuc, quaeque magis perfoicua ac firma videatur, entis infiniti
exfistentiam probandi ratio proposita
est; quae ab euicta ante entis necessarii
exsistentia procedit. Ens nempe necessarium dicitur, quod non exsistere
non posit. Et absolute necessarium
vbi,

vbi. ficut in ea, quae iam delineanda est, disputatione, intelligitur; id constituitur, vt tale ens non exsistere fine contradictione dici non possit, etiamfi nihil praeter ipsum cogitatione Huic enti necessario oppoponatur. nuntur entia contingentia; qualia ergo ea omnia recte dicentur, quae sua natura suaque vi neutiquam exsistere, vel experientia manifestat, vel ex aliis principiis rite deduci potest (Log. S. 87). Quod fi neutro modo hoc probari possit; in medio etiam relinquendum fuerit, vtrum necessarium aliquid an contingens fit.

### §. 16.

Si quidquam exfiftat, necesse est Entis necessari vnum aliquod exsistat ens necessarium, hypothetica. aut plura. Quidquid enim exsistens sumatur, vel ipsum hoc est necessarium ens; vel exsistentia sua probat caussae cuiuspiam primae, indepentis, absolute necessariae exsistentiam (Log. §. 86).

§. 17.

### §. 17.

Virum omnsfinitum contingens fit?

Ens vero necessarium esse illud ipsum, de quo antea disquisitum est. infinitum; ex eo consequens esse permultis adhuc visum est, quoniam finitum quod fit, nulla ratione necessarium reputari queat. Infinitum nempe non exfiftens cogitari nequit; non aeque finitum \*). Quae ratio autem eo tantum valere nobis videtur, vt finitum. vi conceptus generalis, pronuntiari necessarium non debeat. Quum vero conceptibus generalibus multa contraria non reperiantur, aut ex iis consequentia, quae per proprietates speciei aut individui determinentur; vtrum omne finitum contingens fit, an necessario aliquod exsistere possit, in medio hattenus relinquendum nobis videtur.

\*) V. CRVSII Metaphyf. S. 137.

**§**. 18.

Num mutabile, Alia ratione ad eundem scopum contendentes aliqui ita instituunt. Finitum omne mutabile est, siquidem

nec

nec omnia fimul, quae vna effe polfunt, nec quidquam necessario confinet. At vero necessario suaque vi exfistens ab alio ente nullo pendere aut inutari potest. Itaque necessarium ens debet esse infinitum \*). - Verum neutra propositionum, quibus conclusio hititur, fatis euinci posse videtur,

\*) V. BOEHMII Metaphys. S. 296. .

His licet argumentis entis infiniti Rationes, quiexsistentia rigorose atque euidentissime lis alle demonstrata nobis nondum videatur: hoc tamen nunquam a nobis impetrare potuimus, vt contrariam fententiam intellectui nostro verique rationibus aeque accommodatam, non istam magis probabilem indicaremus. his potissimum notionibus effici putamus.

1) Entis infiniti possibilitas in dubium vocari valido argumento nullo potest.

- admitti debeat, infinitae autem essentiae exsistendi necessitas inesse intelligatur; non aperte quidem consequens, at verisimile tamen videtur, duo haec attributa in eadem essentia contineri.
- Anc persuasionem in nobis excitandam haec exserit cogitatio, quod ens suapte vi exsistens quare limitibus circumscriptum, adque hunc illumue persectionis gradum, non altius, euctum sit, quare ad hunc locum, hoc tempus adstrictum; nullo modo intelligi potest. Cum omnia haec generali quidem ratione plana et aperta sint, si horum omnium caussam aliquam essicientem atque coordinantem esse consisteamur.
- 4) Tot vero adesse tamque diuerfas formae viriumque excellentia naturas; nihil tamen esse in rerum vhiuersitate summum et ab omni parte persecum, habet nescio quid veteribus iam
  anim-

animaduersum, quod ab assersu mentem retineat \*).

- 5) Denique in ipla mente humana fensus aliquis inesse fere videtur, qui altius aliquid spiret, atque desideria nostra non magis quam cogitationes rebus imperfectis atque limitatis plane contineri patiatur. Verum omnia haec non nimis vrgenda esse, et minorem potius caliginis gradum, quam lucem, nos quidem censemus.
  - \*) V. cicero N. D.II. 12. 13.

### 6. 20.

Non nisi vnum ens posse esse infinitum, funt, qui hoc argumento tuean- An ens infinitur, quod duae quaecunque res proprietate aliqua, quae alteri insit, differre debeant; entia autem infinite perfecta nihilo differre possint. Verum renerale istud negatae perfectae similitudinis principium euinci hactenus non potuit. Ens vero voum infinitum omnibus finibus sufficere; et cui vni omnia alia subfunt, facilius infinite perfectum cogi-

tari posse; parum aut nihil habet dua bitationis.

§. 21.

An vna tantum eaque infinita fubitantia exfiltata

Ad alium vero plane exitum, nisi labyrinthum potius dixeris, haec de substantia entiumque finitorum natura disquisitio aliquos perduxit. Entium quippe, quotquot adesse nobis videntur, omnium eum nexum, eamque a vì quadam ipsis externa dependentiam perspicere sibi visi sunt, vt vnius potius infinitae lubitantiae attributa, iisque nata phaenomena, quam plures substantias, dicere mallent; variosque ratiocinandi modos, quibus opinionem hanc defenderent, excogitarunt \*). Qui, nobis quidem errorem commissie videntur, cuius Idealistas reos egimus ! (Log. §. 79.) intra limites cognitionis nostrae natura definitos aegre sese continentes, deinde ambigua et ad alienum sensum spectantia homina pro vlitatis magisque accommodatis adhibentes. Alias enim quis ferret, le et aliquam quameunque rem munmundumque vniuersum vnam dici substantiam? Argumenta etiam longius petita facile exploduntur \*\*).

- \*) CARTESIO iam substantiae nomen in Deum proprie magis quam in res finitas quadrare visum est. Neutiquam tamen hoc principio eo se abduci passus est, quo spinoza rem deducere conatur. Vi huius Ethica, part. I.
- Reliqua magisque explicita de infinito ente philosophumena infra in Sectione de mente perfettissima proponentur.

### SECTIO III.

De spatio, tempore et motu.

### §. 22.

La, quae fensibus obuersantur, se-Spatium ueriori intellectus iudicio in discrimen constituentes metaphysici cum primis etiam spatio, tempori et motui diem dicere solent. Et illud quidem a materia seu corpore ipso non nisi

### 164 Metaph. Cap. I. Sect. III.

nomine differre aliqui declarant; alii spiritum potius dicendum putant, et forsitan infinitum; neutrius generis alii, et vel ad infinitae substantiae modos infinitos numerandum, vel èiusdem quasi sensorii loco habendum; porro non substantiam, neque attributum substantiae, aut omning accidens. fed merum respectum seu relationem esse, magni nominis philosophi dixerunt\*); nonnulli autem spatium ipsum, abiis, quae in spatio exsistunt, distinctum, nihit effe omnino reale aut pofitiuum, extra intellectum, sed merum inane, vacuum, contendunt. \*\*) Et ab hac quidem sententia cur recedendum fit, nulla adhuc ratione perspicere potuimus.

r.

**§.** 23.

W) V. de fingulis hisce opinionibus plura referentem HOLLMANNVM Metaph. S. 113 seq. adde HVTCHESON, Metaph. p. 22.

<sup>\*\*\*)</sup> V. HELVETIVS de l'Esprit, I. p. 59.

### §. 23.

Temporis vero notionem non nifi Tempus. in fuccessione rerum perceptionumque locum habere, vsus vocabuli, et senfus communis facile manifestat. ergo nihil exfiftere aut nullam omnino esse successionem ponitur; neque tempus adesse, necessario consequens est; tempusque, quod in abstracto dicitur, illud modo innuit, certi generis res fuccessionemque ad generalem temporis conceptum non requiri. Quamquam illa abstrahendi ab omni certo genere, aut omni omnino successione, mentem conditio naturae nostrae nimis aduersatur, atque adeo in erroneam persuasionem inducere nos potest, quasi omnibus rebus seiunctis re vera tamen aliquid in se spectatum tempus sit \*).

\*) V. HOLLMANN §. 331 feqq. V (

## •270 1 140 1 3 5 24. 440 W.V (\*\*

Motus cum tempore et spatio arctis- De motu. simum esse nexum, quisque facile intelligit. Hunc itaque etiam ad metaphysicas rationes reuocantes aliqui mere L 3 vi-

Digitized by Google

videri, non vere esse, contendere ausi funt\*). Alii, in hac notione subsistendum, motum esse ordinis, seu modi. quo res aliis coexistit, mutationem. His quidem non repugnamus, neque tamen veremur, ne idea motus, qualis fensui debetur, fraudi facile sit \*\*). Certe rationes, quibus illi motus veritatem negare animum induxerunt, vanas futilesque esse, facili opere probari potest. Motus vero in natura contingentis conditiones atque leges, viriumque, a quibus proficifcitur aut limitatur, naturam non nisi experientia tuto concludi, adeoque ad phyficas disciplinas pertinere, persuasum nobis habemus; atque ipsis metaphysicorum tentaminibus in hac caussa suis principiis aliquid efficiendi satis perspectum est.

<sup>\*)</sup> V. BAYLE Dist. art. Zenon, rem. k.

<sup>\*\*)</sup> V. wolfii Ontolog. §.642. coll. §.672.

and a wife



# CAPVT II.

Pneumatologia s. de natura fubstant tiarum sensu atque cogitatione praeditarum

### SECTION L

De natura hac in genere spettuta.

### S. 25.

Subfinitiae cogitantis se spiritus nomen spiritus notio adeo late patet, vt perdifficile sit, seneralissima.

omni respectui satis accommodatam generis notionem proponere. Ex animorum quidem humanorum contemplatione nata, quorum non in genere solum mogna discristas, sed statuum in singulis maior adhuc mutatio contingit, in ipso principio suo perquam vaga, neque certis limitibus circumseripta est. Accedunt mentis vitra

experientiae limites ratiocinando procedentis variae conclusiones aut perfuasiones. I Itaque spiritus, animae,
fubstantiae cogitantis nomen significate
quidem latissimo ad omnem eam naturam spectare patimur, quae sensu
feu mutationum sustum perceptione
qualicunque gaudet. Strictiori autem
significatu spiritus s. mentis nomen
eam innuit naturam, quae distincta sui conscientia, distinctisque resum
conceptibus gaudet, aut potiendi certe
vi praedita est.

§. 26.

Virera fenfus stque cogitatio corpori competere; pefint?

Iam in hanc primum quaestionem, quae antiquitus iam mota suit, et virorum clarissimorum dissensum adhuc excitat, inquirendum videtur, num splius tornoreae naturae, in qua, quod praeter formam inest, materia dicitur; sensus adsectio esse possit? Et insignem quidessi variassique corporum editum, quae sensus nostros feriunt, mentisque cogitantis in reliquis attributis sere omnibus esse diuersitatem, nemo insi-

infitias ire potest a). Ex qua tamen diuerlitate omni in vninerlum corporeae naturae Tenfum atque cogitatios nem-repugnare, hondum adparet.

Neque ex eo, quod quascunque in corporibus feniu experimur, aut ex his colligere posiumus, mutationes in motu positas ese, neque cogitationis nobis vim rationemque exhibere, confitendum fit b); hanc omnino ineffe non posse, satis, nostra quidem sententia, perspicitur. Praeterquam enim quod motus tantum externam aliquam adparentiam ; non intimam virium, vnde proficifcitur, fatum atque indolem perspectam habemus; con quod rationem; qua vua adfectio altera contineatur, aut cum ea coniuncia sit non intelligamus, nondum tamen efficitur, vna in eadem re adesse non posse.

Verum ex natura cogitationis, fensus atque conscientiae qualiscunque consequens nobis esse videtur, in ente composito, qua tali, quale corpus et materia esse in confesso est, illa exsifteftere emnino non posse. Primo entra, si simplex sit id ipsum, quod percipitur, simplici non nisi subiecto cam perceptionem inesse posse, nemo erit, qui dubium censeat. Quod si autem illud compositum sit, partibusque suis subiecti percipientis partibus sese manifestet; nihil tunc esset, cui perceptio totius tribui possit; nisi in simplici aliqua parte partium perceptiones colligerentur, quo posito, non iam composita, sed simplex esset, cui sensus atque cogitatio competeret, substantia c).

opponi folent, si quid videmus, nentiquam enertituri hac autem vaa dissicultate maxime premitur, quod, simplici subiecto compositi idea quo modo inesse possit, non intelligitur d).

- a) V. HVTCHESON. Metaph. p. 93 leq. BAXTER Enquiry into the nature of the human Soul, part. I.
- b) V. LEIBNITII Monadolog. S. 17.
  MENDELSSOHNII Phadon. p. 229
  feqq.
- c) V. PLATO Akib.I. ARISTOTELES de anima, I. 3. FLOTINVS Ennead. IV.

IV. lib. VII. cap. VI. MART/KNV-TZEN Von der immateriellen Natur der Seele, Koenigsb. 1744. REIMA-RVS Nat. Religion, p. 458. Effer de Psychologie, ch. XXXV seq. DELSSOHN l. c. p. 202 feqq. edit. pr. HVTCHESON L.C. p. 92. S. V.

d) V. ARISTOTELES l.c. Fufius dul haec omnia disputata desideret, adeat HVBART. HAVER in tract. Ld fpiritualité et, immortalité de l'ame, Par. 1757, 3 tom. 12. PINTO in Precis des argumens contre les Materialifies, edit. 2. 1776. Ex altera parte v. LOCKEB. IV. ch. III. item Anmerhungen und Zweifel ueber die gewoehnlichen Lehrsaetze vom Wasen der Seele, Riga 1774.

# 9. 27.

Seu mentis humanae analogiam; spirkuum feu generaliora etiam principia fequen- quaedam. tes, non possumus non has constituere. probabiles saltem iudicare, spirituum proprietates;

1) Vt fine caussa aliqua & ratione sufficiente neque velle aliquid neque indicare mens vlla posit;

### 172 Metaph. Cap. II. Sett. I.

- 2) Vt se ipsam, suamque integritatem ac selicitatem, quaeque cum ea consentire videantur, amet \*).
- porro non nifi in substantiis cogitatione aut sensu praeditis fines return concipi possunt.
  - 4) Neque vero etiam initia motus, quaeque eo perficiuntur, mutationum a caussis sensu atque cogitatione omni destitutis repeti atque deduci facile possunt \*\*\*).
  - 4 %) V. CICBRO fin. IV.

# §. 28.

Generum di-

- His iam multo plura spirituum genera, quam cognita nobis sunt, exsistere, probabile sit \*). Quae quibus rationibus differre possint, disquirere aliquantum etiam operae pretium est.
- 1) Et in facultate quidem cognofeițiua plurimae facile concipi possunt differentiae; siue ad ambitum spectes cognitionis idearumque varietatem, siue ad

ad formam earum, claritatem cognofcendique modum, qui vel fymbolicus esse possit vel intuitiuus, siue ad iudicii, memoriae atque attentionis vires.

- 2) In voluntate autem similiter propensionum, appetituum atque decretorum genera, rationes, constantia atque mutabilitas, experientia etiam in nobis teste, varia admittunt discrimina.
- 3) Denique vim spiritus, qua vel. fuas ipsius ideas atque appetitus moderetur, vel mutationis etiam in rebus externis taussa sit, rerumque aliarum in ipfa regenda potentiam animo fi quis perpendat; neque his deesse multorum discriminum fundamenta, facile intelliget \*\*\*).
  - V. LOCKE B. III. ch. VI. S. 12. atque etiam Abb. LENGLET DUFRESNOY Recueil des differtations anciennes et nouvelles fur les apparitions, les visions et les songes, 1752. 2 tom. 8.
  - W) V. MALLEBRANCHE liv. I. ch. V. S. I. ch. VIII. S. 2. liv. III. fec. part. chap, I. S. 1.

6.29.

### 174 Metaphi Cap. H. Self. I.

§. 29.

An spiritui see Insignes porro ad has spirituum nito corpus sit diuersitates aliae accedere possunt, ex corporum, quibus vtantur, diuersitatibus. Alia enim aliorum possunt esse organa, aliae motus leges, alia forma, alia materia; neque iis, quae ipsi experti sumus, naturae corporeae limites definire licet.

Et omni certe finito spiritui corpus esse necessarium; sine quo scilicet
neque sentire aliquid et omnino cognoscere, neque essicere aliquid in
mundo possit; aliqui contendunt \*).
Nos nihil definimus; quamquam analogia nastrae naturae eam sententiam
sese commendare, non dissiteamur.

V. LEIBNITII Nouv. Essai, p. 171.
SCHVBERT Metaph. S. 1365. p. 784
feqq. Nititur hoc etiam fundamento
Balth. Beckeri philosophia de
mundo fascinato. Contradicit crvsivs Metaph. S. 372.

Animas, cum simplex sit earum pennimarum natura, non, quo corpora, modo, iru.

partium concretione oriri posse, in aprico est. Neque adeo ex aliis, tamquam parentibus, emanare aut produci poterunt a). Itaque aut aeternas esse, aut e nihilo creatas, statuendum suerit. Eas, si iam exsisterent, corporibus tamen nondum iunctas, sensu etiam destitutas esse, aliasque, ac postea, in mundo partes gerere, nihil, quod perspiciamus, absurdi habet b).

Neque vero partium dissolutione, vt corpora, interire possunt, iisque adeo caussis, quibus corpori mors paratur, facile superstites. An omnes tunc cum corpore praeteritorum memoria pereat; an nouo corpore vita denuo inchoanda sit; an somnio similior animae post mortem corporis status, huius restitutione ad perfectam vitam reuocandae; an, solutis quasi vinculis, noua post mortem illico sese exserant intimius animo addita organa,

no-

#### 176 Metaph Cap. II. Sect. I.

nouae vires? Num diuersis corporibus eandem aptam esse animam, ac per plura similium diuersorumue generum corpora migraturam existimemus c)? Facile serimus ad haec omnia respondentes. Nos, et maxime quidem in his adhuc partibus metaphysicae constituti, nostram ignorantiam ingenue prositeri malumus.

- a) Contrarium tamen cum veterum theologorum plurimis tueri conatur 10. FRID. BERTRAM in bescheidene Pruefung der Meynung von Praeexistenz menschlicher Seelen, Brem. 1741.
  - b) V. ENGELKENS Gelaeuterte Vernunstgruende von der Wirklichkeit und dem Wesen der Geister, Lips. 1744. Comp-CRVSII Metaph. §. 464. BOEHMII Metaph. §: 653.
  - c) V. LEIBNITII Nouv. Eff. pag. 192.

#### SECTIO II.

De mente perfectissima.

### §. 31.

ns, infinitum aliquod f. perfectiffi. Scopus buius mum fi fit; non corporeae illud duplex. naturae, omni fensu et intelligentia vitaque omni destitutum esse posse. fed intelligentem potlus naturam, spiritum, mentem, dubium censeri non Non enim folum ad perfectionem alicuius naturae et praestantiam vita ac intelligentia recte referuntur, et maxime quidem, si reliqua eius naturae attributa ita sint constituta, vt nihil mali inde metuendum sit; sed non absolutam quidem, verum ad alios modo spectantem eam naturam et perfectionem dicere licet, in qua vita atque conscientia nulla insit. Neque vero independens, suaque vi aeterna, vel praestantissima machina fa-M

# 178 Metaph. Cap. II. Set. II.

che videri poteit (§. 12. 27). Li quamuis animis nostris, a quibus initia ducit olimis nostra dei spiritibus doctrina, varia insint vitia, quae perfectissimam naturam neutiquam deceant \*); illa tamen separari ita quidem cogitatione possunt, vt perfectae naturae intelligentis, non quidem omnibus numeris absolutum, attainen probabilem vtilemque conceptum nobis sormare queatuus.

Cuius conceptus, praeter eum; quem modo innuimus, in disciplinis; quibus mentis humanae emendandae et perficiendae ratio proposita est, vsus etiam aliquis negari non potest.

\*) Quam objectionem nimis aliqui vrgent. V. ROBINET in libro de la Nature, prem. part. chap. III. fecond. part. ch. XXIII-XXVI. Comp. MAL-LEBRANCHE liv. III. fec. part. ch. IX. 8.4.

§. 32.

Idea intelletus perfectification in est intelligentia; hoc est, ea, que quae-

quecunque vna concipi possunt, quam fieri potest, plenissime atque distinctifsime semper cognoscantur. Quare

- 1) Cum omnia possibilia possint cogitari, omnium poflibilium scientia menti perfectifiimae tribuenda eft;
- 2) Futurorum etiam contingentium, ma talium , fi horum scientia esse : emnino possit.
- 3) Sensus, memoria, imaginatio, fatio, notiones generales, et symbolica cognitio, menti perfectissimae proprie tribui non possunt; eatenus tamen, vt et illud, quod hisce adminiculis viribusque nobis innotescit, cognitioni entis infiniti neutiquam desit, horumque omnium, tamquam partium humanae naturae, plenissima notitia ista omnium, quae funt atque esse possunt, scientia contineatur.
- , 4) Omnia vno adu et vno quasi intuitu ab intellectu perfectissimo cognosci, tum demum contendi posset; quando omnium, quorum cognitione M 2

# 180 Metaph. Cap. II. Sett. II.

ad fummam intelligentiam aliquid accedere potest, plenissimam certissimamque inde ab aeterno cognitionem omnino possibilem esse, euictum fuerit. Quae nimis ambigua et vtrimque implicata disputatio nobis videtur.

#### §. 33.

Vis creatrix atque omnipotentia.

Intellectus infiniti ea fi ponatur esse perfectio, vt, quaecunque esse et vna consistere possunt, plane vti sunt, concipiat fibique repraesentet; forsitan ad intellectum infinitum pertinere vis ipsa creatrix videri potest, adeo vt non essentiarum modo fons, quod alii praecepere, sed exsistendi etiam principium fit. Sed quidquid de hoc nexu videatur; vim aliquid procreandi, immo summam, h. e. cunctis, quae fieri omnino possunt, rebus efficiendis sufficientem potentiam, infinito enti tribuendam esse, omnes facile consentiunt. Ea certe ratio, quae fine actione beatitatem locum habere posse negat, alteri illi, quae quasi in fumma inertia fummam beatitatem ponit.

nit, longe praeserenda est; quamquam in vtraque cauendum est, ne legem nostrae naturae nimis generatem faciamus. Illud etiam in explicanda infinitae potentiae notione vbique perpendendum est, et possibilia multa, quae non sunt, et impossibilia alia perperam nobis, quae est ignorantia nostra, videri posse.

### §. 34.

Bonum adpetere voluntati laudi voluntas mentis perteducitur, vitio vertitur contrarium. Per- diffimate. festa igitur ea dicenda est voluntas, quae non nisi bonum adpetit, idque pro gradu bonitatis, ac constanter. Quae itaque nullum bonum potest non adpetere, nisi cum minus obstet maiori; neque malum vilum, nisi quando ab eo, quod optimum est, separari nequit. Quamquam malum fequi aut diligere neque tunc ita constituta mens potest dici, sed admittere tantum aut permittere. Et sibi ipsi quidem quod bonum sit, h. e. omni respectu aptum naturaeque suae con-M 3 ue-

Digitized by Google

neniens vi sequatur, mentis infinitate summa intelligentia omnino essici, non est cur dubitemus. Iis autem desideriis, cupiditatibus et auersationibus, quibus mens humana saepissime perturbatur, mentem persectissimam agitari; neque intellectus patitur ratio, neque sussiciationitae naturae ac independentia.

### \$ 35.

Sanientia, boatitudo ac libertas, Hacc ipsa quoque sapientissimam mentem infinitam esse declarant atque beatissimam. At vero etiam summam eius esse ibertatem; siquidem neque prauis cupiditatibus, neque alia vi vila impeditur, quominus sapientissimis decretis suis pareat; quae nisi libertas est, ad persectissimam naturam nulla attinet.

§. 36,

Beneuolentia

Neque vero fua tantum fequi commoda fuaque oblectamenta, nullo ad aliorum, quam nouerit, felicem aut infelicem conditionem habito respectit, perperfectificamens tenfarientest. Summa potius eius esse de debet heneuelenties si quidquam constituere valet intellecus noster. Namque servi and e est

- 1) Quae aliorum delectetur infelicitate, aut ad felicitatem aliorum, quantum potest, non conferat, naturam
  tanquam optimam et perfectissimam diligere aut venerari, credo, si intimos
  animi sensus exploret, nemo potest.
  Summo autem amore cultuque noitro
  dignam esse naturam perfectissimam,
  facile conceditur.
- quibus oritur, caussarum, dissensus, peruersitatis, erroris, per se gratam nulli menti cogitationem esse, generatim videtur posse constitui; quamquam, quae est nostra imbecillitas atque etiam ignorantia, nobis quidem assorum infelicitas villis assiquando videri, et grata accidere possit. Persectissimae itaque menti aliorum infelicitas per se certe grata esse hon potest.

#### 184 Metaph. Cap. II. Set. II.

3) Si summa sit naturae persecissimae potentia, neque ipsa egeat re vlla; cur non omnia, quae potest, bona aliis tribuat, atque ad selicitatem vniuscuiusque entis, quod potest, conferat, intelligi omnino nequit.

### §. 37.

Inilitia dikel. Duttua.

١.

At vero, si ea sit felicitatis entium quorundam ratio, vt fummae, quae quidem concipi possit, beatitatis aut sua natura non sint capacia, vel nunquam vel non statim; aut singulis detrahendum sit, quo omnium felicissima possit, esse conditio; tunc profecto summae beneuolentiae, et, quae ipsi coniuncta est, fapientiae contrarium foret, bona, quae elargiri libere potest, aliter quam eo, quo singulorum ad fummam perpetuamque omnium optime dirigit temperatque felicitatem, modo distribuere. Atque haec sapientia temperata bonitas aut beneuolentia iustitia reste dici potest. ea certe, quae distributiuge proprio nomine distinguitur \*).

P. V. LEIBNITII Opp. tom. IV. part. III. p. 261. Quod fi quis fundamenti loco eum ftatim de inflitia conceptum ponere velit, quo confans legum observantia declaratur, vel eum, quo cuique suum tribuere dicitur; cauendum est, ne eas immisceat leges, eaque iura, quae pattis, aut persectis officiis aliunde impositis, aut communione naturae atque aequalitate nituntur.

## . §.. 38.

Ex quo consequens est, vt eius Remuneratietiam iustitiae, quam remuneratiuam nituua.
dicunt atque punitiuam, leges mens
persectissima sequatur; quae eo redeunt,
vt in distribuendis bonis malisque meritorum ratio habeatur, h. e. eius respectus, in quo actiones atque consilia
alicuius sunt ad communem salutemi
His enim consentaneum est,

natura atque essentia necessario fluunt, praemiis etiam ex arbitrio, id est libere consistutis, virtus commendetur; si fines summae sapientissimaeque bonitatis id requirant;

M 5

2)

## 186 Motoph. Cop. H. Soft. M.

- 2) Malis vero non folim faccincitamenta non proponantur, sed poenis etiam libere constitutis, si maturales istae atque necessariae non fussiciant, a sceleribus, quibus vel sibi vel aliis nocent, deterreantur.
- 3) Neque vero eae folum poenae iustitiae huic ex infinita bonitate emananti consentancae sunt, quibus emendatio puniti, lenioribus remediis non obtinenda, efficitur; sed eae etiam, quibus aliorum salus a scelerum perinicie tuenda est.

§. 39.

Lequitas.

Quibus tamen cunciis aequitas etiam videtur inesse debere, i. e. singulis, quatenus a culpa liberi sunt, aeque bene cupiens, nulli immerito inimica voluntas. Quod non in eum quidem sensum trahendum esse existimamus, quasi non maiorem aliis, aliis minotem selicitatem parare, cum nulli aliquid debeat, libere omnia faciat optima mens, possit; maxime cum varias eius-

eiumodi conditiones possulet summa rerum-omnium persectio, bonique plus quam mali contineat libere constituta sors vniuscuiusque. At vero numne hoc permittere aequitatis ac institue leges videri possunt,

- fitutione atque ordine ad aliquem pertineret, huic detrahatur, hac vnice caussa, vt ad elterius cuiuspiam felicitatem accedat, quantum alteri detrahitur?
- paretur aliorum commodis inferuiendi causta?
- consilio et libero decreto in vita consiste tutus aliquis esse possit, cuius, vel ineuitabili necessitate, vel sua etiam culpa, hanc praevidit fore sortem, vt mali plus quam boni persentiscat, omnemque adeo exsistentiam suam infortunium reces consere possit \*)?
  - \*) Meditationi proponenda hace mildi vifa funt. Ceterum is ego minime fum,

# 388 Metaph. Cap. II. Sett. II.

fum, qui summae sapientiae leges scribere aufim; aut aliorum fensui repugnare valde cupiam.

### S. 40.

Num cuad

Numne id ferat postuletque perm sanuc hitia vindi- fectissimae iustitiae ratio, vt unumquodque delictum puniatur, etiamsi neque ad emendationem delinquentis, neque ad falutem aliorum, ea poena necesfaria sit? Sunt, qui ita censeant viri grauissimi \*). Nobis tamen satis sirmae eorum rationes non videntur; neque omnino hoc a nobis impetrare posiumus, vt alicui infligi malum ab optima mente existimemus, quando non maius aliquod malum hoc impediatur. Poenae stricto significatu naturales, i. e. physice necessariae, ad hanc disputationem plane non pertinent. Neque adeo iis rationibus afsentiri possumus, quibus infinitas, aut aeternas esse debere, quas persectissima iustitia constituit, poenas aliqui efficere fatagunt \*\*).

- SMITH Theory of moral sentiments, p. 157.
- CRVSIVS Metaphys. §. 299.

#### §. 41.

Neque fanctitat mentis perfectiffi-sanctina, quod puram atque ab omni prauitate abhorrentem nomen declarat,
nouum vindictae, quae, praeter naturales, poenas alias infligat, fundamentum recte conftitui posse videtur.
Neque enim odium vitiorum personae,
odium in sapiente sit; neque sui caussa
alteri malum inferre, perfectissimae naturae conueniens duci potest. Quae
itaque a fanctitate summi numinis oriri
possum poenae, vel naturales esse eaeque prinatinae, vel iis, quae ipsa sapientissima bonitate necessariae siunt,
contentae esse videntur.

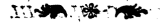
## §. 42.

Si praesens ibi aliquis dicendus est, Omnipraesubi et, quid geratur, percipere, aliis-

que

### \$98 Metaph. Cap. II. Sett. II.

rebus praesentem dicere oportet spiritum infinitum; quandoquidem et omnia persectissime nosse, et essicere omnia posse, iam suerit constitutum. Eam vero omnipraesentiae rationem, qua infinitum aliquod spatium substantia sua replere ens aliquod simplex, idemque voique totum adesse declaratur, concipere nos non posse, fatemur. Neque mirum hoc nobis videtur, quum omnis ista ratio ad typum sensituae perceptionis nimium quantum spectet; ad quam rerum inuisibilium notiones referri non debebant.



#### SECTIO III.

#### De animabus brutorum.

### §. 43.

nimas brutis qui inesse dicit, grati Brutisa ingratique sensum certe aliquem parti cuidam ipsorum inesse, eoque sensu adpetitiones actionesque aliquas eorum spontaneas nasci regique, contendat necesses est. Qui negat, meraque corpora, machinasque ea declarat esse, si re ipsa non verbis modo discedere velit, eo debet caussam adducere, vt nullum eiusmodi sensum ipsis inesse, probabile fiat. Atque eo etiam negantium argumenta quaedam spectant. Quae vero longius omnia petita sunt; neque is sufficiunt momentis, quibus contraria se tuetur sententia. Nimirum

1) Cum tanta fit hominum aliorumque animalium in corporibus horumque ad fensum compositis organis finifimilitudo; maxime naturalis nullique facile rationi cedéns ea coniectura est, quae sensu quaedam percipere sensuque moueri animalia statuat.

- 2) Id quod maximopere etiam confirmatur iis vocibus actionibusque quamplurimis, quas, vitae fenfusque in hominibus figna notiffima, alii cauffae cur in brutis tribuamus, nulla probabili ratione efficitur.
- 3) Denique nec ea cogitatio ab hac disputatione aliena, aut optimis aduersariorum argumentis inférior est, sines, propter quos tot animalium genera, immo vero fruges etiam et herbae ils inféruientes a saplentissimo rerum omnium auctore conditae censeriqueant, maximam partem euanescere \*\*).
  - \*) V. BAYLE Dict. art. Pereira. CARTESIVS de passionib. part. I. art. L. Epist. part. I. ep. CV. MALLEBRANCHE IV. III. part. II. ch. 6. BVFFON Hist. nat. tom. II. edit. gall. 4. der deutschen Uebersetz. 8. 7ter Theil der allgem. Naturgesch. 10ANNET in tract. les betes mieux connues, Par. 1770. CARLO PARONI in lib. Anima delle bestie impugnata.

neuen Lehrgebaeudes von den Seelen der Thiere, edit. 2. 1750. §. 10-22. REI-MARVS Von den Trieben der Thiere, §. 109.

#### §. 44.

His initiis ducti non sensus modo verum ratione variosque inde nascentes appetitus at que auersationes, sed imaginationem etiam rerumque praeteritarum aliquam memoriam, aliquem etiam repetitione atque exercitio essectum rerum nexui respondentem idearum ordinem ac processum, denique attentionem in variis animalium generibus inesse, sacile nobis persuademus. Quin diversa etiatn sudia ac propensiones, spem, metumque, et alia, quae his principiis facile oriri posse inesse telligimus, brutis vere inesse, experientia satis evincit a).

At vero ratione etiam uti, immo melius fortasse hominibus ipsis, quaedam animalia, sibi aliisue persuadere nonnulli conati sunt b). Et argumenta hi quidem petere solent cum a naturalibus,

bus, iisque vel in omni genere, vel in quibusdam indiuiduis pro rerum circumstantium varietate varie sese exserentibus, et maxime admirandis, artificiis, intelligentiae adeo et prudentiae documentis; tum ab iis etiam artibus, in quibus institui atque erudiri, singulari nonnunquam non solum docilitate verum etiam sagacitate, videmus.

Quibus argumentis etiamsi ita refnondere, vt fingulorum, quae occurrunt, certa ac perípicua ratio reddatur, perdifficile fuerit; attamen plurima funt, quae animalia ista ratione uti. h.e. distinctis rerum notionibus. quarum ope a fingularibus ad vniuersalia, ab his iterum ad ea cogitando procedant, generales fibi fines, generalesque rerum characteres constituant, quibus sensui etiam nondum patefacta plurima perspiciant, credere nos non patiuntur. Primum enim lingua carent, seu signorum vsu eo, cui nos debere, quos modo descripsimus, insignes cognitionis progressus, negari non potest; quo quo neque carere posse, si similis inesset iis intelligentia, neque, si iisdem,
quibus homines, praedita essent animi
viribus, diu caritura esse animalia bruta,
probabile est. Deinde cum intelligentia eiusmodi, qualis tribuenda ipsis
foret, tot stupiditatis documenta dissicile est conciliare. Denique in maxime admirandis operibus animalium
plura occurrunt, quae diuersam ab
humanis artibus indolem, diuersaque
caussa satis manifesto arguant.

Iam si ad aliquas hominum actiones animum aduertimus, quas vel naturali, vel sensuum perceptionibus idearumque singularium adsociationibus parato, instinctu ducti, vel sua sponte vel alios imitati, certe absque distincta cogitatione et intelligentia, edunt graussimis sinibus apte respondentes; his potius, quam iis, in quibus rationis continetur vsus, similia esse actionum, quas in brutis miramur, principia, admodum sit probabile. Atque si vel praecellant homines ipsos in N 2

aliquibus, vel comprehendi quaedam a nobis plane non possint; considerandum modo est, in iis etiam, quae natura duce agimus, multa inesse, quorum modum atque rationem intelligentia nostra non adsequimur; brutis vero indita quaedam esse posse, quorum, cum nihil nobis satis simile sensu innotescat, indolem concipere non possumus; denique vero sensuum acumen, quo animalia quaedam novimus gaudere, atque ipse etiam arctior cognitionis, intra quem centinentur, orbis, in caussa esse posse clare quaedam peragant c).

- a) V. G. FR. MEIER l. C. S. 23 feqq.
- b) V. BAYLE art. Rorarius, huiusque RORARII tract. Quod animalia bruta faepe ratione melius utantur homine; edit. auctusque differt. historico-philofophica de anima brutorum a G. H. RIBOVIO. Helmst. 1728.
- 6) V. REIMARVS l. c. cap. 10. comp. BOUILLER Essai philosophique sur l'ame des Bêtes, edit. 2. 1737. Briefe ueber die Thiere und den Menschen. 1775.

rant a brutis Y

### 6. 45.

Ambigua tamen adhuc haec quae- Vtrum homiftio remanet, vtrum corporis organo- tantum diffe rum, quibus sensus motusque iis consequentes peraguntur, aptitudini, an animae potius, cum naturalia diuerforum animalium artificia, tum praerogatiuae humani intellectus debeantur? Et vtrimque quidem quaestio ad obscurissima psychologiae loca spectat. tamen, qui non nisi corpore ab animalibus brutis homines differre autumant a). plura opponi poslunt haud exigui ponderis argumenta; maxime cum externorum organorum, manuum, aliorumque externorum adminiculorum momenta adeo euchunt b). Quousque vero pertendere omnino possit virium earum, quibus brutorum animae gaudent, cultura; nostrum haud est definire c).

- a) V. BAYLEatt. Rorarius not. e). HEL-VETIVS de l'Esprit, disc. I. ch. I.
- b) V. MOSCATI Von dem Unterschiede zwischen der Struftur der Menschen und der Thiere.
- c) V. MEIER l. C. S. 64 feqq.

N 3

5.46.

Digitized by Google

## **§**, 46.

Brutorum animae vtrum fimplices ?

Sentientes quidem in animalibus brutis esse certi generis partes principiorum communione coniunctas, indeque nasci varias cum voluptate taedioque coniunctas eorum actiones; at animam hanc proprie non esse, vel si sit, non, qualis nostra, simplicis naturae mentem, sed materiam; et olim multorum fuit sententia, et adhuc quorundam est \*). Etsi vero in perfectiore cogitatione atque conscientia, qualis menti nostrae competit, in primis conspicua esse possit vis eius argumenti, quo simplicis naturae has tantum esse posse affectiones, oftendere supra (§. 26) conati sumus; attamen eadem haec ad infimum cognitionis atque conscientiae gradum vsque fe extendere nobis videtur. fi pluribus particulis fensum inesse dicamus, femper plura erunt fentientia subiecta; neque magis fieri potest, vt fortior, quam vt clarior aut plenior in toto aliquo exfiftat perceptio, nisi partium perceptiones, qualescunque istae fint,

fint, alicubi vniantur. Quodque hic in primis vrgeri folet dubium, ab animalium quorundam partibus, quibus feparatis etiam diffecatisque vita atque fenfus aut ineffe videntur, aut vere infint, ductum, ita refolvi potest, vt neque ad quaestionem hanc, ab altera parte adeo confirmatam, in medio relinquendam, sufficiens nobis videatur \*\*).

V 4 CA

<sup>\*\*)</sup> V. REIMARVS S. 112. PARDIES
Discours de la sonnoissance des bêtes,
1690. 12.

<sup>44)</sup> V. REIMARVS S. 123.

### CAPVT III.

Cosmologia s. de rerum universitate eiusque rationibus generalissimis.

#### SECTIO I.

De nexu omnlum rerum, visibilium, inuisibiliumque, quo mundum vnum constituant.

∴ \$. 47.

De nexu cofmico quid experientia coultet? Mundi nomen si omnem rerum vniuersitatem, omnia naturae regna
complectatur; ad ea, in quorum rationes
Metaphysica inquirit, mundum tum
quidem pertinere, ex eo, cui nos addiximus, Metaphysicae conceptu (§. 1)
facile intelligitur. Et primo quidem
loco de iis dispiciendum est rationibus,
quae, vt cuncta, quasi vnius rei partes, vnum aliquod systema constituentia consideremus, efficiunt. Ad quod
non iam id sufficere potest, quod ordine

dine qualicunque res vniuersae extra se inuicem positae sint, aut sibi succedant. Inde potius hoc iudicium exsistit, quod vna res alia determinetur, id est, ratio reddi possit alterius rei ex altera, atque ex hac ratione, quid sit, quidque suturum sit, saepe colligi. Et huius quidem rationis, nexus que adeo, quem dicunt, cosmici generalissima capita et momenta potiora enarrare, huius omnino loci est. Experientia itaque rectaque colligendi methodo constat,

- 1) Magna mundi corpora, fidera, et inter se, et cum terra nostra, hoc in nexu versari.
- 2) Animorum autem cum iisdem nexus et ipsa eorum notitia, et iis, quae corporibus, quibus animae vtuntur, istorum viribus accidunt, efficitur.
- 3) Et nos quidem huius terrestris globi incolae eam in mutanda ipsius facie ac constitutione vim exserimus, cuius effectus ad alios orbes extendere sese posse, haud prorsus temere coniicitur.

NS

- 4) Homines porro inter se tot modis connexi funt, vt, quae fingulos homines nexu aliquo coniunctos esse affirmet, opinio ad experientiam insam propius accedere videatur, quam quae neget. Primo enim continuo materiae: fluxu, cuius pars humana quoque corpora funt, iungi miscerique genus humanum adparet. Altera non aeque communis, at late tamen patens connexio ea est, quae ex communicatione idearum, lectione atque institutione cuiuscunque generis, exsistit. Neque parvi momenti ea est, quae fortuita idearum consociatione potest oriri. Denique, quae operarum permutatione et commerciorum adminiculo locum obtinet, hominum communio pluris etiam, ac vulgo fit, aestimanda est \*).
  - 5) Horumque omnium vis quo magis perspiciatur, quam exigua saepe sint maximarum rerum principia, studiose perpendendum est; id quod quamplurimis historiae naturalis, politicae et litterariae documentis patet \*\*).

- V. SMITH Von den Nationalreichtkilmern. B. I. Cap. I.
- \*\*) V. Essai sur les grands evenements par les petites causes. Amft. 1758. Inomni vero hoc argumento confulendus BON-NET in Contemplation de la Nature, vers. germ. edit. 2. 1772.

## \ \**§**. 48.

Non vero his folum ab ipfa expe- Eiusdem arrientia petitis, fed aliis ex ideis aut gumenta quaedam a generalissimis quibusdam cognitionis priori. nostrae principiis deductis, argumentis nexum hunc cosmicum probare, eiusque fines explicare aliqui contendunt. tius nempe alicuius partes non nisi eas res dici posse, quarum vnaquaeque certo modo determinetur alia quacunque; deinde axioma illud generalissimum, quod caussis omnia fieri, atque actionem non magis sine effectu, quam effectum fine caussa esse constituit, hanc etiam continere legem, vt alius fit effectus, si alio modo caussa fuerit com-Itaque in effectuum caussarumque consecutione, minima etiam in caussis remotissimis mutatione, aliquid in effe-

#### 202 Metaph. Cap. III. Sect. I.

- 4) Homines porro inter se tot modis connexi funt, vt, quae fingulos homines nexu aliquo coniunctos · esse affirmet, opinio ad experientiam ipsam propius accedere videatur, quam quae neget. Primo enim continuo materiae fluxu, cuius pars humana quoque corpora funt, iungi miscerique genus humanum adparet. Altera non aeque communis, at late tamen patens connexio ea est, quae ex communicatione idearum, lectione atque institutione cuiuscunque generis, exsistit. Neque parvi momenti ea est, quae fortuita idearum consociatione potest oriri. Denique, quae operarum permutatione et commerciorum adminiculo locum obtinet, hominum communio pluris etiam, ac vulgo fit, aestimanda est \*).
  - 5) Horumque omnium vis quo magis perspiciatur, quam exigua saepe sint maximarum rerum principia, studiose perpendendum est; id quod quamplurimis historiae naturalis, politicae et litterariae documentis patet \*\*).

- V. SMITH Von den Nationalreichthülmern. B. I. Cap. I.
- \*\*) V. Essai sur les grands evenements par les petites causes. Amft. 1758. Inomni vero hoc argumento confulendus BON-NET in Contemplation de la Nature. vers. germ. edit. 2. 1772.

### \ 6. 48.

Non vero his folum ab ipfa expe-Eiusdem arrientia petitis, fed aliis ex ideis aut quaedam a generalissimis quibusdam cognitionis priori. nostrae principiis deductis, argumentis nexum hunc cosmicum probare, eiusque fines explicare aliqui contendunt. tius nempe alicuius partes non nisi eas res dici posse, quarum vnaquaeque certo modo determinetur alia quacunque; deinde axioma illud generalissimum, quod caussis omnia fieri, atque actionem non magis sine effectu, quam effectum fine caussa esse constituit, hanc etiam continere legem, vt alius fit effectus, si alio modo caussa fuerit com-Itaque in effectuum caussarumque consecutione, minima etiam in caussis remotissimis mutatione, aliquid in effe-

effectu vltimo necessario mutari. Ouumque euentuum singulorum a rebus proxime circumfrantibus aut antecedentibus dependentia in confesso sit; confitendum etiam effe, vnamquamque in aliqua mundi parte mutationem in omnibus eius partibus aliquo modo se exserere; porro, si quidquam in mundo aliter esse debebat, fingula debuisse aliter constituta aut futura esse: ideoque in hoc mundo fieri nihil posse, nisi quod factum aut futurum sit \*).

Verum enimuero in primo quidem argumento supponi videtur, quod probandum adhucfuerit, omnes res, rigorofa nempe hac fignificatione, mundi vnius partes habendas esse. Et nisi fimilis de nexu partium, quibus totum aliquod constituatur, conceptus, qui in lite adhuc verfatur, supponitur; non video etiam, quomodo alterum argumentum procedere, quaque ratione concludi possit, hominem, e.g. si aliqua corporis parte quantumuis patitur, ita affici, yt nulli non particulae.

lae, nulli non ex ideis suis, mutatio quaepiam accidat; et propterea partium earum omnium actiones etiam aliter futuras esse. Quumque experientia manifestum satis sit, mutationem, quae alicubi excitata fuit, quo magis a principio suo distet, ita plerumque debilitari atque minui, vt vix ac ne vix quidem vlterius confpicua fit; nonne effectum eum tandem nullum prorsus futurum esse, quam vsque duraturum, potius concludendum fuerit? Id quidem largimur, qui nobis non amplius manifestus sit, magna tamen adhuc vi persistere effectum posse. At vbi, quod esse in genere possit, nulla certa ratione confirmatur, illud potius sumendum est, quod ad experientiam propius accedit.

\*) V. LEIBNITII Principia philosophiae §. 62. Opp. tom. II. p. 27. WOLFII Metaph. german. §. 567 seq.

## §. 49.

His vero de nexu omnium rerum Fatura.

euentuumque placitis varias de fato

opi-

opiniones nasci, atque animorum libertatem in discrimen constitui posse, facile intelligitur. Et illud quidem tot tamque diuersis persuasionibus commune nomen est: vt in eo adhibendo caute versandum, eoque plane potius abstinendum, in altera per se iam satis perplexa disputatione, videatur. Fatum enim cum in genere necessitatem eorum, quae in mundo eueniunt, innuat; eo ergo nomine haec primum notata est impia atque insana opinio, quae absoluta necessitate, nulla praeeunte aut moderante caussa intelligente. mundum constitutum esse sumit: fatum coecum, atheisticum. Altera non multo probabilior haec occurrit perfuafio, omnia, aut faltem ea, quae in vita humana grauissima censentur. caussis externis ita necessaria esse, vt nulla confiliorum ratione, nulla prudentia animique intentione euitari impediriue possint; quod Turcicum fatum subinde, rectius ignaua ratio (Cicero de fato, cap. 12. 13.) dicitur. Quando haec caussarum externarum in vitam.

tam, fortunam moresque hominum vis in astris potissimum quaeritur; fatum est illud astrologicum. A quibus omnibus ea valde differt doctrina, quae omnia quidem necessario euenire, verum caussis mediis, quarum magna pars humanis consiliis regitur, simulque omnia a caussa aliqua suprema intelligente pendere statuit; quod satum adpellant rationale recentiores; quorsumque Stoicorum etiam de sato decreta pertinent.

#### §. 50.

Hanc fati scyllam euitaturi, vel eadem etiam ignorantia atque leuitate, cui quaedam de fatali necessitate persuasiones debentur, ducti, in oppositam casus charybdin incauti plerumque incidunt. Verum hoc quoque nomen diuersissimis conceptibus commune est. Neutiquam vero pari loco habendas esse has opiniones, quamquam communi casus nomine interdum venientes, quarum altera vi interna aliquid euenisse, altera in consiliis et praeui-

Cafus.

fic

sis fuisse, tertia caussis externis plane effectum esse, quarta caussis legibusque constantibus nobisque cognitis aliquid fieri, negat, eamque Epicuri, quae fine omni caussa sieri quidquam posse patitur; haud valde obscurum est.

#### 6. 51.

libertate ex

Quae si iam ad animos transferatur rationibus ge- disputatio, primum quidem, quaenam in dubium vocetur horum libertas, accurate tenendum est. Non enim de ea iam fermo vllus est libertate naturali, quam legibus humanis iuste iniusteque minui, et interdum plane tolli. satis constat; neque de ea, quae sapientis est, prauis animi motibus non parentis. Neque vero id dubium constitui. potest, vtrum, quae ex arbitrio agit homo, ita fint in eius potestate, vt faciatne aut non, ab eius voluntate. propriisque, iudiciis, decretis, aut in vniuersum visis proxime pendeat; hoc enim fensu atque experientia manifeftum eft.

Verum

Verum illud quaeritur, num ea, quae ex arbitrio constituit anima, num ipsa voluntas, atque omnia iudicia, decreta, singuli animi motus, singulaeque exinde proficiscentes actiones caussis externis et antecedentibus ita praeparentur atque definiantur, vt, positis his caussis, aliter euenire non possitit, sicque nullius rei caussa vere vltima in natura ita limitata reperiatur.

Quae quaestio ita etiam statim circumscribi potest, vt quorundam, quae in animo confequentur, caussam perfecham in rebus externis circumstantibus aut antecedentibus ese, concedatur; quaedam vero metaphyfico hoc vocis fignificatu libera esse, contendatur. Atque ad eiusmodi libertatem animo vindicandam duplex via atque ratio iniri potest; siquidem vel ipsam animorum vim atque essentiam causia aliqua externa primitus constitutam esse, vel quae consequentur, caussis antecedentibus, et circumstantibus omnia perfecte definiri, atque prouti confefequentur, necessaria fuille, nege-

Et huic quidem vltimae rationi eorum, quae cuncta necessario fieri dicunt, argumenta maxime opposita funt. Nempe

- 1) Nihil fine caussa sieri; neque rem vllam, neque rei adiunctum quidpiam. Quod autem caussa siat, posta hac caussa, necessario sieri.
- 2) Si quidquam casu, h. e, sine omni caussa fieri possit; tunc nihil obstare, quo minus et alia, mundumque ipsum sine caussa exstitisse, aliquis existimet.
- 3) Quae a caussis non perfecte pendeant; neque certo sutura esse aut praeuideri ratione vila posse.
- 4) Itaque nisi caussis antecedentibus aut externe accedentibus omnia in animo constituerentur; siue de sua, siue de alterius honestate neminem certum esse posse, neque vero prae-

ceptorum consiliorumue vilam esse securitatem, neque validum virtutis sundamentum.

Ad quae argumenta aduerfarii haec reponunt.

- 1) Nihil neque ipforum fententia fieri fine caussa; voluntatis modo caussas non esse externas et antecedentes; motum voluntarium eam naturam in se ipso continere, vt sit in nostra potestate; eius ergo rei caussam ipsam naturam esse animorum. a)
- 2) Itaque hoc ipso iam refelli alterum argumentum; et propterea etiam frustra esse, quod diuersa ista de caussis decreta nostra principiis suis non adeo connexa sint.
- 3) Ad tertium illud in diuersas partes discedunt libertatis desensores. Certo quidem futura esse, quaecunque sutura sunt, plurimi volunt; Epicurus ne hoc quidem b). Praeuideri autem ea non posse, quorum caussa non ita continerentur, vt ea sieri necesse sit.

cum Epicuro et Carneade permulti largiuntur. Alii nobis quidem rationem non patere, qua futura possent praeuideri, quae non fint necessaria; ea propter tamen praeuisionem hanc non omnino posse negari, existimant. c).

4) Quarta denique difficultate ita fe liberant, vt vel omnes voluntatis motus cauffis fuis reddi necessarios. assensiones vero in nostra potestate esse, dicant; vel quarandam, quibus voluntas regitur, caussarum, non vero omnium, certam esse vim atque poteflatem, praecipiant. d)

Ita, fua quidem, non aeque aduerfariorum, neque, si verum fatendum, nostra omnino sententia, obiectionibus expediti, his propius instant argumentis.

- 1) Si nihil sit in nostra potestate; nec laudationes iustas esse, nec vituperationes, nec honores, nec supplicia. e)
- 2) Certe meritum non esse virtutis vitiorumque culpam, fed haec quoque fortunae plane deberi.

- 3) Vel si prouidentiam potius caussam dicere velimus; omnia itaque ad Deum vnice referenda esse tamquam auctorem.
- 4) Terribile bonis mentibus, pe- a stifferum societati, malis solis gratum hoc dogma esse posse.

At magnam in his obiectionibus obtinere idearum confusionem; et in iudiciis quidem humanis fatali necessitate nihil plane immutari, quod communis falus intersit; iustitiae vero etiam diuinae illi, quae sapientia ac benevolentia nititur, locum omnino relinqui; et omnino legitima quidem consequentia nihil inde, quo peterreantur probi, laetenturque improbi, colligi posse, multi hactenus celeberrimi viri euictum praestiterunt. f)

- a) V. CICERO de fato cap. II. CRVEIZ Metaphys. S, 82. seq. 449. seq.
- b) V. cicero l. c. cap. 16.
- c) V. cicero l. c. cap. 14. crvsivs \$.271. feqq.
- d) V. CICERO l.c. cap. 17. comp. CR V-SIVS §. 451.

#### 214 Metaph. Cap. III. Sect. I.

- e) CICERO l. c.
- f) V. LEIBNITII Theodic. lib. I. S. 67. feqq. comp. S. 75. BASEDOW Philalethie I. S. 52 71. HARTLEY'S Betrachtungen ueber den Menschen, Th. I. S. 189-263.

## §. 92.

Ex fensu interno. Quod si iam ad sensum internum revocetur haec quaestio, quorsum statim, quando ad humanam naturam spectabat, transferenda videri poterat; neque tamen hic res ita plana atque expedita est.

1) Alii enim vtique hoc, quod ad libertatis notionem requirunt, experiri in femet ipfis fibi videntur; vel absque omni caussa mouente externa motum in voluntate et decretum nasci posse, externis etiam rerum rationibus menti contrarium suadentibus; vel non eam certe idearum, a quibus nunquam non pendeant voluntatis motus, vim esse, yt iis, tamquam persectis caussis, vnice decreta atque actiones nostrae tribui possint,

All contra, vel effe quidem hunc a natura fensum, at fallacem, neque eo, sed rationis iudicio standum esse a); vel non a sensu eam esse persuasionem, verum a iudicii praecipitantia, non animaduersis, quae intercederent, motumque et decretum determinarent, ideis omnibus b).

Et hoc quidem posterius iudicium curatiori experientiae vsu niti omnino videtur; modo ita restringatur, vt ea, quibus voluntas cedit, momenta, plane vti in hac mente iam funt, et ad hanc voluntatem relata intelligantur. Vnde perspicitur, caussam motuum atque actionum mentis alicuius humanae, in statu eius antecedente, adeoque etiam in natura huius mentis, qualis primitus fuerat constituta, ex parte quaerendam esse. Ex quo porro consequens est, nisi de origine animorum et omnium omnino virium primitiuarum antea conuenerit: hanc etiam de libertate litem non plane dirimi posse.

a) Ita HOME in Versuchen ueber die Gruende etc. Vers. III; quam vero sen-O 4

#### 216 Metoph. Cap. III. Soft. I.

tentiam inse posses retrant in Versuchen ueber die Geschichte der Menschheit.

b) V. BASEDOW et reliqui ibidem adducti.

# S. 53.

Corelleria.

Ita rationibus, quibus in hac cauffa agitur, agendumque est, ingenue expositis, nostro quidem iudicio vitra non opus foret. Ne tamen quidquam omittamus, quod vsui hic esse possit; quae ex crebra argumenti pertractatione maxime elucescere nobis videbantur, indicabimus,

- Rem multo esse altioris indaginis, ac plurimi, qui ad eam accedunt et sententiam dicunt, perspicere videntur;
- 2) Neutiquam vero eius momenti in doctrina morali et theologia naturali, ac plerique caussarum persectarum, s. rationum persecte determinantium aduersarii sibi persuadent;
- 3) Attamen et propter principiorum quorundam obscuritatem, et propter

pter ingenioram quorundam leuitatem atque amaideuviar, in proponendo isto perfectae necessitatis dogmate, caute et modeste versandum esse:

4) Facile accidere posse, vt. qui verbis acriter hic pugnent, re ipfa fatis confentiant.

### 6. 54.

Quae de nexu eorum, quae mundo fiunt, hactenus tradita sunt, mund de iis tantum euentibus, qui naturales fint, intelligenda esse; et initia huius doctrinae oftendunt, et diserte etiam plerumque monetur. Quod vt rectius perspiciatur; eius, quod in mundo naturale est, quodque opponitur huic, miraculi notio distincte exponenda est. Sicuti ergo in vnoquoque ente naturale illud est, quod ex viribus eius earumque nexu consequitur, vel nulla plane virium externarum ope, vel generali tantum, non peculiari aliquo earum concursu; ita eos in mundo euentus naturales dicere par est, quorum caussae in

mundi ipfius viribus carumque nexu continentur, nullo, vel tantum generali, entis a mundo diuerfi concurfu.

Atque tales esse ad vnum omnes, cum nonnulli opinentur, eiusmodi tantum euentibus, tanquam minus naturalibus, locum relinquentes, qui quidem fingulares admodum sint, quorumque caussa ex cognitis hucusque naturae viribus legibusque neutiquam nobis quidem pateat a); alii contra quaedam in mundi mutationibus extra ordinem a vi infinita plane essecta occurrere vel debere, b) vel certe posse, contendunt; hocque sensu miraculorum vel possibilitatem vel necessitatem constituunt.

At enim vero principiorum limitamque cognitionis nostrae satis conscii, quo modo vel negare aliquid, vel constituere in hac quaestione animum inducamus? Neque vero si existant eiusmodi euentus, quomodo ista corum ratio perspici a nobis possit; quibus virium legumque naturae longe maxima pars plane occulta est?

Ita-

Itaque qui miraculi notionem hanc alteram postulent et sequantur, qua euentus sit caussae alicuius nutu et auctoritate exsistens, cuius tamen naturales vires excedere omnino videri debeat; in eo certe humani intellectus imbecillitati prospexisse censendi sunt. Et vero etiam sinibus, propter quos fieri posse aut facta esse miracula plerumque sumitur, satis consentanea esse notio ista videtur; dummodo res circumstantes reliquae ad eundem sinem conspirent. c).

Frequentiora autem miracula summi rerum administratoris infinita sapientia exspectare, neutro quidem significatu, facile patitur.

- a) V. Spinozae rationes expositas confufutatasque in cl. HOLLMANNI Commentatione philosoph. de miraculis, 1727. S. LII. feqq.
- b) V. LEIBNITII Opp. tom. II. p. 110.
- c) V. LOCKE, Disc. sur les miracles, in Oeuvres diverses, Amst. 1710. HOLL-MANN l. C. S. V. LESS Wahrheit der christlichen Religion S. 19. 43.

9.55.

# 220 Metaph. Cap. III. Sett. 1.

# \$. 55.

Hypothesis caust. occas.

In omni hac de nexu rerum doctrina fingulas res vere caussas esse invicem, communemque hanc rationem etiam corpora inter atque animas obtinere, hucusque sumsimus. Cui tamen vulgari et maxime naturali persuasioni, tamquam erroneae, celeberrimos ex recentioribus philosophos repugnare, supra iam notauimus. Age igitur, videamus, quasnam hi rationes afferant, et quo ipsae sundamento nitantur.

Et caussarum quidem occasionalium hypothesin qui sequuntur, his vtuntur argumentis.

- 1) Animae naturam cogitatione absolui; cogitationi autem vim, qua motus efficiatur, non inesse;
- 2) Semper eandem motus esse in mundo quantitatem; itaque sieri non posse, vt animae imperio motus exsistat cessetque.

- 3) Ex ils, quae in fensu accidunt, corporis mutationibus idearum indiciorumque nostrorum ortum plane intelligi non posse; ergo iis etiam, tanquam caussis efficientibus, haec tribui non posse.
- 4) Cum sepientia diuina, cumque animorum dignitate, magis consentaneam hanc esse opinionem, quae a Deo tanquam vnico principio omnem animorum cognitionem repetat; nimiamque videri finitae substantiae potentiam, qua vera motus caussa essicienta censeatur esse a).

At vero haec argumenta vel ipsa non funt euicta, vel ad conclusionem non sufficient.

Praeterea haec scholae Cartesianae ratio his impugnatur argumentis.

- 1) A philosophiae scopo plane alienam esse, ad Dei ministerium, atque ad miracula vbique recurrendo;
- 2) Neque vero dignas Deo partes tribuere;

3)

### 222 Metoph. Cop. III. Sett. I.

- 3) Ista autem diuinae originisidearum et intimae animi cum Deo vnionis opinione, fanaticas superstitiones facile nasci posse.
- 4) Corpora denique hac ratione nulli plane viui fore. b)

Quibus argumentis ea quidem reponi possunt, quae ab inuidia hypothefin C. O. satis liberent.

Probabilitati tamen illius, omnia haec, et vitimum quidem maxime argumentum, obstare consitendum est.

- a) V. MALLEBRANCHE Recherche dela V. liv. III. fec. part. ch. 2-6. liv. IV. fec. part. chap. 3. Eclairciff. X. XIV. HOLLMANNI. Pneumatolog. \$LXXX. feqq.
- b) V. BILFINGER de harmonia praestab. Sect. IV.

#### \$, 56.

Harmonia praestabilita. Harmoniae praestabilitae systema his nititur sundamentis;

2) Omnium rerum principia esse monades; quibus vi externa nihil addi: dedemique, aut quidquam eorum, quae corpora videsatur pati, accidere possit;

- 2) Animi vim esse vnicam, eamque repraesentationis, non motus caussam.
- 3) Non esse eam rationem atque proportionem inter mutationes animorum corporumque, quae inter caussas et esse sit necesse est.
- 4) Possibilem non solum, vi diuinae potentiae ac intelligentiae, eiusmodi corporis animaeque, et omnium
  omnino rerum creatarum, absque mutuo virium conslictu et mutationum insluxu, harmoniam; sed praeclarissimum etiam diuinae sapientiae esse documentum.

Verum in his quoque adfertis sumta quaedam sunt, quae in dubium vocare licet, rationibus diuersis locis antea iam a nobis allatis.

Deinde huius fystematis haec omnino est ratio, vt singulis et maximi momen-

#### 224 Metaph. Cap. III. Seft. I.

menti quaestionibus, ex rei contemplatione nascentibus, soluendis nullam sufficientem responsionem suppeditet; sed generalem semper repetat, qua nihil explicatur distinctius; aut nouis se sumtionibus tueatur, non satis stabilitis, aut rei explicandae non sufficientibus. Quaeritur nimirum,

- 1) Vnde ea tam infignis in corporum aeque ac animarum conditionibus, et omnis generis mutationibus, discriftas?
- 2) Vnde is harum omnium in confecutione ordo?
- 3) Vnde is potentiae iam, iam impotentiae, in excitandis corporis motibus; fpontaneitatis in cogitando, necessitatis in percipiendis corporis mutationibus, fensus?
- 4) Quonam confilio et cui bono ista omnis harmonia, qua limitari vim animae, retardari eius nisus, obscurari intellectum, turbari infirmarique tranquillitatem et constantiam, inuitam mala

mala plurima perpeti mentem, experimur; nulla alia caussa, quam corporis, cui scilicet respondere debeat animi conditio?

Ad has difficultates foluendas fi eas, quas harmonia praestabilita, quasque altera nexus physici ratio admittit, responsiones conferamus; illam vt hac probabiliorem iudicemus, nos quidem a nobis impetrare non posfumus \*).

fystematis expositionem vide in b.
BILFINGERI libro cit. Sect. V. et
VI. cf. ipse LEIBNITIVS in responsione ad STAHLIVM, Opp. tom. II. part.
II. pag. 131. feqq,

# §. 57.

Quibus omnibus rite pensitatis; Consecuria pro influxa physica.

- 1) Vnamquamque harum rationum suis premi difficultatibus, minimis tamen systema I. Ph.
- 2) Easque minoris multo fieri, si neque nimis diuersa monadis corporeae

Digitized by Google

at-

atque animae cogitantis natura concipias tur, neque etiam animo in corporis, corporique in animi operationibus determinandis nimium tribuatur \*).

- a) Vtrum anima corpusque caussat inuicem immediate fint, experientia quidem non omnino euidens esse: canssas tamen inuicem esse, pro generali causfae conceptu, concedendum esse; et vero etiam in tribus systematibus concedi posse.
- 4) Libertati animorum non magis inimicam esse I. Ph. rationem, quam cetera systemata plene exposita; haec tamen etiam contra obiectiones morales sufficienter defendi posse. \*\*)
  - \*) V. BONNET Effai analyt. chap. V. Ch. M. BVRCHARDI Meditatt. de anima humana. 1726. cap. I. Contra, HALLERI Elementa physiolog. Lib. IX. Sect. III. Negata animi incorporea natura, influxum physicum tueri conatur auctor libri Effai d'un susteme nouveau concernant la nature des êtres spirituels, fondé en partie sur les principes de Locke. Neufch. 1744. 4 tomes, 8.

(a) Quomodo ad confensum aliquem reduci tria haec systemata possint, docet WOLF Metaphys. garm. part. IL. S. 276. seqq.

#### SECTIO II.

De legibus naturae generalissimis.

# S. 58.

Mundi vniuerli rationes scrutantibus Queenam nicturae leges hoc in primis etiam propositum bic intelligende sint. esse debet, vt leges exquirant, quibus gendae sint rerum natura vbique contineatur regaturque; quibus et corpora pareant et mentes. Quarum legum notitia, etiam vbi ad certitudinem res deducta nondum est, insigni in explorandis rerum caussis atque rationibus, de quibus experientia nondum constat, vsui esse potest \*). (Log. 6. 71. 90.) Varia nimirum et constanti, quamuis non completa, inductione quod patuit, non folum ad coniecturam fimilis rationis in fingulari re, (fed ad opinionem etiam necessitatis alicuius, seu legis naturae, P 2 recte

recte adhiberi nonnunquam potest (Log. 6. 36.); et maxime quidem si reliquae etiam naturae leges consentiant. Et hoc quidem probationis genus hac tractatione potissimum sequemur; fiquidem a generalissimis iudiciorum nostrorum principiis, nulla adhuc rerum observatione suffultis, non multum fperari posit. Eas autem probationes, quae a diuinis perfectionifius peti posfunt, fedulo hic praeterimus.

·Non iam vero, legum naturae generalissimarum nomine, axiomata ista, fiue logica fiue ontologica, intelligimus, quibus adfectiones entium generaliffimas volunt contineri; veluti, omne ens esse vnum, verum, bonum. iis iam immorabimur ratiocinandi principiis, in Logica satis iam expositis, quorum alterum contradictionis dicitur, alterum rationis sufficientis. Quamquam leges quidem, quales quaerimus, iis contineri non negemus. Sed nolumus actum agere.

\*) Cf. LEIBNITZ Opp. tom. II. part. II. p. 134. et omnino REIMARVS natuerl. Religion, Abh. IV. S. 18.

# §. 59.

Celeberrima iam est continuis s. con-Lex continuis.

tinuitatis lex; quam LEIBNITIVS, vir fummus, et de inuentis suis, si quisquam alius, parum glorians, suam diquam alius, parum glorians, suam dinait a). Quam hac formula, natura mon facit saltum, efferri, at triplicisensuaduci, constat. Ea enim enuntiatione innuitut,

rum ordine, quod ad fines obtinendos necessarium sit; neque, quod in humanis
consiliis satis frequens est, ad sinem
contendi, cum media nondum omnia
rite praeparata atque instructa sint.
Quod adsertum dubitationi locum plane non relinquit, si sines ex essectibus
ipsis omnino colligendos esse, simul ponatur. Verum vbi vel ex eo, quod
optimum sit, vel alias in eiusmodi rebus sinis rationem obtinuit, quidnam
sinis loco habendum iam sit, constitua-

P3 tur;

#### 232 Metaph. Cop. III. Sett. II.

ter; probatio non acque facilis est. Contrarium tamen ficubi nobis obtinere videatur; nostro id vitio fieri posse, dum fines, qui naturae propositi non erant, supponamus, recte moneturb).

- 2) Non ullam rerum speciem s. formam in natura desiderari; rerum naturalium descriptione ita ab ordine vno
  ad nouum ordinem veniri, vt medius
  inter vtrumque locus vacuus relictus
  nullus, saltuque opus nullibi sit. Ad
  probabilem opinionem nouis indies obferuationibus magis magisque adduci
  hoc adsertum, doctissimi naturae speculatores consitentur. Quod autem a
  confusa necessariae in mundo continuitatis notione, ad trium, quae dicuntur, regnorum naturae differentiam negandam, argumentum petitur, nullius
  momenti est. c)
- 3) Et in motu et in cogitatione, atque in omni mutationum naturalium genere, non folum opposito statui altevum immediate non succedere, neque non intercedentibus caussis sequi quidquam, quod

quod vtrumque facile conceditur; verum inter duas, quas distinguimus, mutationes infinitum etiam aliarum numerum intercedere, nonnulli volunt, dum continuitatis lege se tuentur. d)

- a) V. LEIBNITZ Theodic. \$.348. Nouv. Estai pag. 266. 440. Adde Opp. tom. II. part. I. p. 238. Comp. Reim Arvs von den Trieben der Thiere, \$\int 104. edit. 2. p. 194. et Nat. Religion, Abh. IV. \$\int 18. edit. 3. pag. 286.
- b) V. contraria sentientem BVFFONIVM Naturgeschichte der viersuess. Thiere, Tomilli & pag. 46.
- c) Cf. LOCKE B. III. ch. VI. §. 12.
  BONNET Betrachtung ueber die Natur part. II. Cap. X. Geqt. et part. III.
  ROBINET de la nature, tom. IV. lib. L.
  La philosophie de la nature (Amst.
  1770.) tom. II.
- d) cf. WOLFII Metaphysic. S. 686-692.

  MENDELSSOHN, Phaedon, edit. pr.
  pag. 142. KAESTNER Hechere Mechanic pag. 550. seqq. CRV\$11 Physica S. 46. PLOUCQUET Principia de
  suppliantité et phaenomenis S. 315-321.

\$. 60.

Legem par simoniae & minimi dum niae a minidicunt, hoc sibi volunt pinlosophi; in mi rerum natura omnia ita disposita esse, vt nihil frustra sieri aut esse, nihil, quod vsui esse possit, negligi, paucis adminiculis quam plurimas et maximas res, breuissima via et minimo virium dispendio, cuncta obtineri, statuendum sit.

a) Praesidia autem huic dogmati petuntur.

- 1) Ex coeli contemplatione; vbi loca atque vires ita distributae, et directiones motus ita constitutae videantur esse, vti opus erat, si minima impensa plurimum suerit obtinendum. b)
- 2) Ex rerum quarundam, elementorum in primis in terra nostra, vario et mirabili viu.
- 3) Ex vniuería regni vegetabilis atque animalis oeconomia. c)

Omnia ad consensum huius legis phaenomena etiamsi a nobis reduci non possint; contrarium tamen, nescio, an euictum vlla alicubi experientia dici possit, Cogitandum modo est, plures naturae propositos esse posse sines, quam

quam qui nobis adpareant. d) Quaeque pro contrario adducuntur, aliqua facili opera refutari possunt; quale est tritum illud, ab innumera florum, vnde fructus non exsistunt, multitudine petitum argumentum.

- e) Controuersiam de inventore huius dogmatis aliquando natam exponit d'AR-GENS, Hist. de l'Esprit humain, tom. IV. pag. 349. sequ. Comp. LEIBNITZ Opp. tom. II. part. II. p. 135. et Vollstaendige Streitschriften zwischen H. u. Maupertuis und Koenig, Leipz. 1753.
- b) V. MAUPERTVIS Essay de Cosmologie, Presace. LAMBERT Cosmologische Briese, Br. 8. s. f. s.
- y Vtrum ex motus legibus etiam vbique pateat, et generale earum principium haberi possit; inquirit cl. TETENS in Commentations de principio minimi, Buzzow. 1769. 4.
- S) Comp. By From Naturhif. der viers
  fueff, Thiere, tom. II. pag. 46. et HALLERI Elementa physiolog. lib. XI. Sect.
  II. \$. 35. et al. locis. REIMARVS
  Not. Reig. Abh. IV. \$. 12. Not. 20.
  WOLF Metaphys. germ. \$. 918; f..
  CRVSII Physic. \$. 47. PLOUCQUET.
  Le. \$. 322-27.

P 5 9. 61.

6. 61.

Lex confervationis. Semper eandem in mundo virium, substantiarumque simplicium et primitiuarum quantitatem conservari, ex prioribus iam legibus, continuitatis et parsimoniae, philosophis consequens esse videtur. Neque enim, si nihil frustra faciat natura vnquam, nec, quod vsui esse possit, negligat, sieri posse, vt quidquam virium plane pereat. Magis vero adhuc repugnare hoc continuitatis legi; quandoquidem ab esse ad non esse per mediam conditionem progressus concipi nullus possit, a)

Atque hanc conclusionem experientia sic confirmat, vt in paruis quidem rebus continuae ex interitu consequentis nouae generationis, formarumque conservationis innumera specimina, aunihilationis nullum nobis offerat; in maioribus mundi corporibus autem miram naturae constantiam tutelamque probet,

Eandem quoque sempez motar quantitatem in mundo obtinere Cartesio vi-

fum est. b) Neque fere, nisi în determinanda mensura, repugnat Leibmitius. c) Cui placito experientia neutiquam aporte repugnat, neque vero valde suffragatur.

- a) V. MENDELSSOHN I. c.
- b) V. CARTESIL Principia philosoph... part. II. §. XXXVI.
- c) V. BILFINGER de Harmonia pracst. Sect. III. §. 32. feqq.

# 5. 62.

Maximam esse in mundo rerum va- lex vale rictatem, eamque, vt neque duas cuius inslibet generis res, in quibus non vel nostris sensibus vlla differentia obfernari possit, reperire vaquam licherit; experientia satis constat. Neque vero huius singularum rerum dinersitatis, ex rerum circumstantium et praecedentium dinersitate, aliquam reperire rationem dissicile est.

Acutius vero im haec inquirentes, necessariam esse aliquod omnium in vniversum rerum internum discrimen, place

ne

ne perspicere sibi visi sunt. Et nonnulli quidem eo iam hoc confirmari putant, quod duo, quorum nullum omnino internum esset discrimen, ne duo forent. a) Alii propterea auidem quod, perfecta hac similitudine, neque infinitae mentis intelligentia res distingui possent, negandam leam esse statuere. b) Plurimi ex principio rationis sufficientis consequens hoc esse existimant; siquidem, et pro eo, qui inter omnes mundi partes intercedit, nexu, vel duarum rerum diuersis locis aut temporibus perfecta similitudo, nisi in perfecta caussarum, adeoque rerum omnium, identitate, locum habere non posset; et res plane easdem diuersis locis temporibusque distribuendi nulla sapienti rerum conditori caussa esse potuiffet: c)

Quibus tamen cunctis rationibus fupra eam probabilitatem, quam ipfa adfert experientia, caussa haec adduci vix potest. Varietatis huius quae dici posset lex, principium indiscernibi- sium

lium dicere mos est; multumque celebritatis suae Leibnitzio debet. d)

- a) LEIBNITZ, kleine Schriften, Ien. 1740. pag. 153. 203. 207. Opp. tom. II. part. I. pag. 128. feqq. BAUMGARTEN Metaphys. part. I. cap. III. Sect. I. PLOUCQUET de subst. et phaen. \$. 306.
- b) cf. PLOUCQUET l. c. S. 305. 307. Hamburg. Unterhaltungen 1768.
  - c) V. LEIBNITZ ll. cc. WOLF-Metaphys. germ. S. 586. seqq. coll. part. II. S. 207.
  - d) cf. cicero acad. quaest. IV. 17. 18. 26. MALLEBRANCHE liv. III. part. II. ch. X. HOLLMANN Metaphy [. S. 242. BASEDOW Philalethie, part. IL p. 362. MICHAELIS in Syntagm. Comment. part. II. Quo magis de hac varietatis lege certi esse possumus; eo minus mira videri potest, quae nimia imprudentibus facile videtur, omnium rerum inconstantia atque immutatio; motusque late patens imperium, quo mutationes efficientur, latius adhuc, quam experientia demonstret, in mundo patere, hac etiam re probabile fit. V. LAMBERTS Cosmol. Briefe, Br. XL.

# §. 63.

In mirabili hac rerum varietate Lex voltatis in varietate.

multiplicem tamen iterum conuenientiam

# 238 Metaph. Cap. III. Sett. II.

tiam et unitatem, quam sequi natura videtur, reperimas. Nempe

- 1) Primo in legibus, caussis et principiis, quibus, generum numero, admodum paucis oriuntur et procedunt res innumerae, quantumuis diuersae. \*)
- 2) In generalibus porro formis, quae, in ista rerum fingularium varietate et perpetua mutatione, eaedem permanent atque constant.
- 3) Denique in *finibus*, ad quos fingula tendunt, actionis nimirum, vitae fensusque procreationem et conseruationem.
  - e) Magna quidem in his quoque naturae est varietas, si caussas medias spectes; fed de primis vitimisue principiis iam sermo est.

# §. 64.

Multa adhuc passim observansum vesticia. tur, quae generalium huiusmodi naturae legum rationem continere videantur. Quae licet non aeque, ac ista priora, explicita atque confirmata sint, partim etiam alia aliorum consectaria extentionem tamen, et hic quoque aliquem locum, mereri nobis visa sunt. Huius igitus generis sunt, quae sequuntur;

- 1) Extremorum, s. maxime distantium, eadem esse consectaria aut adjuncta. a)
- 2) Contrariis viribus motibusue in natura omnia fieri. b)
- 3) Ad mediam aliquam rationem, aequabilitatem, aequilibrium, naturam tendere.
  - a) V. LEIBNITZII Opp. tom. II. part. L. pag. 239. 241. CHANGEUX Traité des Extremes, 1767. 2 voll. 8.
    - b) V. ARISTOTELES Physic. l. cap. 53 vbi commune antiquissimis philosophis hoc esse placitum, ipse quoque addit. Ratio clare exposita etiamalio logico, ότι το όμοιον ύπο τε όμοιε απαθες 3 Problemat. Sect. VIII. Et quomodo in artibus haec naturae lex observetur, ostenditur de muado cap. V.

# SECTIO III. De mundi perfectione.

§. 65.

Mundi perfectio in quo ponenda?

Ronum quando aliquid dicitur et per-, fectum, vario id respectu fieri, alias iam a nobis observatum est. (Log. Cum tamen omnis is respe-Etus ad commoda, oblectationem. vno verbo, beatitatem alicuius entis, tandem redeat; mundi etiam perfectio ab eo, quod ad beatitatem confert, pendeat necesse est. ' Iam si entis a mundo omnino diuersi, veluti auctoris eius. beatitatem finem perfectionis mundi constituere velimus; primum non satis digna eiusmodi ente, deinde nulli nobis vsui, neque intellectus nostri rationibus accommodata haec cogitatio fuerit. \*) Quare de mundi perfectione cogitantibus hoc plerumque propositum est, et vero esse debet, vt quaenam

nam eius ratio fit ad beatitatem earum naturarum, quae ad mundum ipfae quoque pertinent, dispiciatur, Hoc igitur respectu ea mundi constitutio perfectiffima erit dicenda, qua plurimum, quod omnino possit, beatitatis, mediis vbique accommodatissimis, obtineatur.

\*) Neque in mundo, neque in eius austore finem vltimum quaerendum cfle, fed in relatione quadam, quae inter hunc illumque intercedat, funt, qui probare contendant; v. WOLFII Metaph. S. 1045. SCHUBERT Metaphyf. p. 582. feqq. Sed corruit omnis haec probatio, de relatione, deque fine notionibus distincte explicitis.

#### 6. 66.

Ex quo facile confequens eft, confectaria,

1) Eas ipfas leges, quas naturam fegui in praecedenti fectione oftenfum est, cum finibus mundi optimi ita conuenire, vt ex his ipfis a priori, quod aiunt, illae demonstrari possent; exceptionibus tamen in quibusdam loco aliquo relicto.

### 242 Metaph. Cap. III. Sect. III.

2) De mundi perfectione ex partis alicuius contemplatione non fatis accurate tutoque iudicium ferri posse; siquidem, quae parti conueniant, non femper toti conuenire, nemini facile dubium esse possit.

### S. 67.

**Onaena**m in mundo neceslorum genera aut natura-

Quod multo adhuc fiet clarius, fi, faria fint ma- quaenam sit diuersorum mali generum ad ea, quae in mundo vniuerfo, aut in partibus quibusdam eius, necessaria aut faltem naturalia funt, ratio, diligentius inquiratur. Nempe

- 1) Malum, quod dicunt, metaphysicum, quo nomine viterioris realitatis, hoc est, virium aliquem desectum intelligunt, ab entibus finitis, qualia mundum constituunt, separari non potest. At vero neque per se aut absolute malum hoc est.
- 2) Quamquam vero malum physicum, id est dolorem, et oblectationis seu beatitatis priuationem, quae per

per se malum constituunt, cum isto malo metaphysico pari ratione voique procedere, dici non possit; attamen ex hoc facile illud oriri posse, patet; quando nimirum aut salua beatitate sua ferre non possit quaedam natura, quas aliae res exserunt, vires; aut vires, quae denegatae ipsi suere, concupiscat; aut ea moliatur perpetretque imprudens, vnde mala in ipsam non possunt non redundare.

- 3) Malum etiam morale, mali phyfici vberrimum fontem, in natura variis limitibus circumscripta facile nasci; mentis humanae imbecillitas quemlibet fatis superque edocet.
- 4) Quomodo vero duo ista mali physici et moralis genera in mundo vniuerso impediri planeque euerti potuerint; maxime si insignis ista rerum varietas, quae mundo perfectissimo adeo videtur conuenire, legesque generales, sine quibus neque prudentia, neque sapientia, neque omnino virtus sutura fuisset, locum obtinere debebant: ne-

Q 2

mo profecto declarare planumque reddere potest.

- 5) In hoc vero adserto subsistendum; neque hoc nobis satis conuenire videtur, vt ista mala omnia necessaria suisse, ex mundi rerumque finitarum rationibus generalissimis deducere conemur. a)
- 6) Istud vero Robineti paradoxon, quo plane aequalem boni malique omnis generis rationem, et in mundo vniuerso, et in qualibet natura finita esse sumitur, omnino reiiciendum est; nullo quippe solido sundamento superstructum, atque experientiae et communi sensui aperte repugnans. b)
  - a) V. tamen cl. SVLZER, Verm. philofoph. Schriften p. 323. ff. Comp. BIL-FINGER in traff. de Origine et permissione mali, Tubing. 1743. 8.
  - b) De la Nature, tom. I. prem. part. chap. XXIII.

## §. 68.

Vtrum mundus perfediffimus debeat do funt, rebus, limites necessarii fint; esse infinitus? tamen mundus, et extensionis, et durationis limitibus omnino carere posse, quin debere, si persectissimus, qui quidem possit, ille sit, videri potest.

At enim vero obstant, quominus hanc rationem teneamus, quae ex sumto partium, quae in re quapiam actu sint aut suerint, numero stricto sensu infinito exsistunt consequentiae, (Log. §. 47); quas conciliare autresoluere nobis quidem hactenus nondum licuit.

Annon vero intellectus humani indoles omnino in caussa sit, cur dissicultatibus in hac quaestione ab vtraque fere parte exstantibus satis nosmet liberare nequeamus, dubitari forsitan reste potest. \*)

\*) V. LEIBNITZ, Theodic. II. §. 195. feqq. nec non eiusd. Lettres à Mr. Bourguet. Opp. tom. II. pag. 332. feqq. MENDELSSOHN Philosoph. Schrift. tom. I. Gespraech III. CRVSIVE Metaphys. §. 386.

Q 3 §. 69.

### 246 Metaph. Cap. III. Sett. III.

6. 69.

Nom mundos debeat effe I. opus fit ?

Mundum, cum Dei opus sit, omni optimus, fi E. vitio carere debere. inter Thaletis apo-Et videtur phthegmata numeratur. haec conclusio ita plana atque euidens; vt mirum non sit, qui, euicta ante entis cuiusdam necessarii, eiusque rerum omnium caussae supremae, infinita perfectione, mundum, omnium, qui fieri potuissent, factum esse optimum, a priori deducerent, plurimorum suffragia tulisse a). Illi profecto frustra funt; qui experientia, ac mundi rationibus ipsis, refellere hanc adsertionem conarentur. b) At vero, num mundus aliquis omnino possit dici optimus, dubium a quibusdam redditum est; quod nimirum limites, sine quibus non possit mundus concipi, vbicunque ponantur, viterius recedere et noua perfectionis incrementa admittere possint. c) Quae licet interrogatio ad ea pertineat, in quibus haerere nos ancipites, iam iam fassi sumus; attamen ad rationem istam, cui aduersatur, plane euertendam sufficiens nobis

bis neutiquam videtur. Quae enim vbique locum habitura nobis, adeo haec obiter confiderantibus, incrementa videri possunt, fortasse nulla sunt; obstantibus summis quibusdam, ignoramus, eorum, quae fieri possunt, rationibus.

- a) cf. LEIBNITZ in Theodicea Opp. tom. I.
- b) V. LUCRETIUS de rerum natura lib. V. v. 105. fegg.

- 30 E.A

c) V. crysivs l.c.

## §. 70.

Ex dictis facile elucet, plures qui- Num plures vno mundi dem physice possibiles, at vnum modo possibiles? moraliter possibilem mundum nonnullis videri; aliis et physice et moraliter quamplurimos possibiles. Et infinitum quidem licet dicere mundorum possibilium numerum; si qualibet sen naturarum, seu ordinis mutatione alium futurum fuisse mundum, contendere ve-Plures etiam, ac a nobis possint numerari, mundos esse, eo sensu, quo orbis aliquis coelestis mundus dicitur, facile concedi potest, a)

Qui-

#### 220 Metaph. Cap. III. Sett. III.

Quibus initiis ad eam quoque disputationem progredi licet, qua, quid in vnoquoque mundo fieri possit aut necesse sit, definiatur; quam aliis relinquimus. b)

- a) V. FONTENELLE, Entretiens fur la pluralité des mondes. Oeuv. tom. I.
- b) Cf. crvs11 Metaphysica, Cosmolog. cap. I.

## §. 71.

Bona, quae inesse mundo experientia telatur.

Ad ea igitur, quae experientia duce de mundo cognosci possunt, animum aduertentes diligentius, magnam et omnem mentis nostrae conceptum facile superantem mundi esse perfectionem, negare non possumus. Probat quippe hoc

- 1) Mundi magnitudo, corporumque coelestium numerus;
- 2) Naturarum vita praeditarum multitudo; b)
- 3) Tot vitae et beatitatis principia, adminicula et praesidia, voique c) et 4)

- 4) In homine maxime conspicua. d)
- a) V. LAMBERTS Cosmologische Briefe Br. X. et al. PLATTNERS philosoph. Aphorismen S. 946. fegg.
- b) V. REIMARVS Natuerl. Relig. Abh. III. S. 10. feqq. Abh. V. S. 5.
  - c) V. REIMARVS II. CC. PLATTNER l. c. S. 950. fegg.
  - d) Conferri merentur etiam, et ad huius et ad praecedentis propositionis illustrationem, quae notat cl. BASEDOW, Philalethie part. I. S. 199-207.

## 6. 72.

Multa quidem inesse mundo malo- De malis, rum genera, certum est. Verum

- 1) Plus inesse boni, quam mali, haud dubie censendum est. Varia id ratione, licet non plane evidens, admodum tamen probabile reddi potest. Et erroris etiam, qui contrarium sustinet, caussae in aprico sunt. a)
- 2) Mala quae dicuntur, vario refpectu ipfa bona quoque funt; iam illi ipfi, qui patitur, iam aliis. Monstrorum

rum quoque varius vsus negari non potest. b)

- 3) Varia etiam remedia ac praefidia contra malum vbique parata adfunt. Quorfum, praeter innumera
  alia, et hoc pertinet, quod in qualibet orbis terrarum regione aliquod vel
  plantarum, vel animalium genus reperiatur, quo incommodis, ex coeli terraeque rationibus ibi oriundis, occurrere, vitamque sustentare vel solo hoc
  praesidio homines possint.
- 4) Nullum in mundo reperire licet malum, quod fine maiori incommodo et detrimento auerti potuisse, probabili ratione contendi queat.

Ex quibus omnibus confequens omnino videtur esse hoc, vt nemo sapiens mundi vniuersi rationem reprehendere aut damnare sustineat.

- a) cf. BASEDOWII \$. 32. 33. 47.
- b) V. BASEDOW S. 208.

# CAPVT IV.

Theologia naturalis.

SECTIOI. De exfistentia Dei.

#### §. 73.

mnibus iam rite instructis, ad no- Instituti mbilissimam grauissimamque metaphysices et omnis philosophiae partem progredimur, doctrinam de Deo. In qua, sicuti etiam in antecedentibus vbique operam dedimus, ita versabimur, vt pro rationum, quas afferre possumus, pondere iudicium temperantes, certa et dubia, magisque et minus probabilia haud confundamus; memores in primis, non quae quacunque ratione vera possint constitui, sed quae intellectus nostri leges et principia

pia naturalia sequentibus illucescant, a nobis exponenda hoc loco esse. \*)

(a) Quae strictim notaturi sumus, in S.V. JERVSALEMII et b. RFIMARI libris auro cedroque dignis vberrime ac doctissime illustrari confirmarique, nemo, qui haec legat, facile potest ignorare.

#### 6. 74.

Conceptus primus de

Dei autem nomine intelligimus omnium, quae mundum constituunt, rerum, mundique adeo ipsius, causfam supremam eamque intelligentem. Qua notione non folum errori Atheistico, sed Pantheismo etiam atque Polytheismo, dummodo haec ipsa nomina iustis limitibus definiantur, satis obviam iri, et sufficientia religionis naturalis fundamenta strui posse, persuafum nobis habemus.

## 6. 75.

Eius existentiae argu-

Qualem mundi caussam exsistere. mentum pal- fanae rationi adeo nulla opera illucet; vt mirum non sit, inter axiomata, quorum

rum immediate patet veritas, a nonnullis hoc numerari. a) Quodfi enim cum ratione cogitantibus fanctissima haec et suprema aliqua lex est, vt omnium, quae contigisse aut aliter esse posse constat, caussam, eorum autem, in quibus ordo manifestus est et partium confensus, caussam intelligentem cogitemus: quo quaeso piaculo committi posiit, vt hanc mundi compagem, hunc in rebus maximis minimisque ordinem constantem, tot animalium genera, quibus terrarum scatet orbis, quorumque nullum est, quod non humanam artem omnem longe superet, et sapientissimum quemque in admirationem maxime rapiat; hoc vero hominum genus, quod ob fuam ipfius perfectionem et mirabilem naturam obstupescere necesse est; has denique innumerabiles omnium rerum vires, multis modis fibi contrarias, et apte tamen vsque consistentes consentientesque, fine auctore aliquo ac moderatore effe, cenfeamus? b)

#### 254 Metaph. Cap. IV. Sect. I.

- a) V. Appeal to Common Sense, in Behalf of Religion, Edinb. 1768. Deutsch. Leipz. 1774.
- b) V. Socraticum hoc argumentum in x ENOPHONTIS Memorab. I. 4. IV. 3. et CICERONIS de nat. Deorum II. 6. 7. 34. 35.

#### §. 76.

Obiectio pri-

Videndum tamen est, quid huic rationi possit opponi. Et primum quidem hoc aliquis obuerteret; cum illa iuste cogitandi praecepta, quae hic in censum veniant, experientia vnice nitantur; in iis quidem recte adhiberi, quorum experientiam aliquam habeamus; ad rerum autem principia et mundi primordia extendi non posse. \*) Verum neque prius illud adeo euictum est; siquidem, licet ipsos rerum conceptus experientia acquiramus, leges tamen, quibus iudicia nostra temperentur, ipfa intellectus nostri natura constitutae possunt esse. Et vero vndecunque sit illa iudicandi norma; sufficit, eam nos missam facere non posse, nisi naturae nostrae aperte vim inferre, stultititiamque ac prudentiam eodem loco habere velimus.

\*) V. HUME'S Enquiry concerning hum. Understanding, Sect. IV. XI.

#### 6. 77.

Alii vnamquamque quidem rem sui obiedio altogeneris caussam requirere consitentur;
at vero nullo generationis initio, nulla
caussa prima opus esse; sed inde ab
aeterno infinitam rerum, quibus mundus continetur, consecutionem sumi
posse.

Sed vt de contrariis, quae numero vere infinito inesse plane videntur, positionibus taceamus; haec ratio hoc loco propterea omnino reiicienda est, quod rerum aliunde pendentium quantacunque multitudo caussa loco haberi non possit; sed caussa debeat aliqua sumi vltima, sufficiens, adeoque ab omni isto, cuius caussa quaeritur, genere diuersa. (Log. §. 86.) Historiae naturalis aut alius cuiuscunque documentis mundi aeternitatem neutiquam

quam adparere, sed contrarium, se quidquam inde concludendum sit, probabilius sieri, concedendum est; quamquam ab hac disputatione, multis difficultatibus implicata, dogma nostrum adeo planum atque euidens disiungere, fortasse satius sit. \*)

F) V. doctiffimam de hoc argumento commentationem b. REIMARI l. c. Abhandl. I.

## §. 78.

Obied. tertia. Denique id contendunt diuinitatis aduerfarii, iique, fi quidquam in ista caussa acuminis esse potest, acutissimi, omnium, quaecunque in mundo sunt et siunt, caussam ipsum mundum haberi posse, naturamque rerum daedalam.

At vero hos, vel quod praecipiunt, ipfos non fatis intelligere; vel principium petere, cui se maxime opponit fana ratio; quaecunque ad tuendam istam opinionem proferunt, distincte perpendentibus facile adparet, Etenim

in (1) Si hoc fibi volunt, homines et animalia cetera, vna cum plantis, rebusque, quarum admiramur, formas. ipfarum, quae mundo infint, virium. aëris, aut aliorum huiusvt ignis. modi principiorum beneficio, e luto. putredine, aut fimili modo aliquando, flue vna, five diversis temporum interuallis, exflitisse hi quidem, quod ab omnium cognitionis nostrae principiorum analogia plane alienum eft, fumunt. Namque ab animalculis, quae dicunt, infusoriis, quae ne satis quidem euicum fest sponte nasci, \*) ad homines, et alia veri nominis, animalia, nullam patere consequentiam, in aprica est. Deinde etjam si daretur, id and nulle jure suo postulant; hoc certe non impetraturi funt, vt in his caussis naturalibus subsistamus, tanquam omnium vltimis. Quin primitini huius virium simplicium systematis aufteremagnoscere Deum eo magis necesse: quo illustriora sunt, quae his fieri placet, opera.

## 258 Metaph. Cap. IV. Sect. I.

- 2) Hoc ipsum vero virium primitiuarum fystema sponte coiuisse vult Epicurus; natis forte ex declinatione atomorum vorticibus, quibus mox orbes coeleftes formarentur. Ouae indigna, ne dicam physico, sed omnino homine sanae mentis, oratio est : et ne ab eo quidem viro, qui, fol maiorne At quam videatur, dubitare potuit, facile exspectanda. At inter infinitos, inquiunt, conjungendorum principiorum modos, eum tamen etiam, ex quo mundus exstiterit, fuisse; eumque ipfum', post infinitos frustrancos cona tus, tandem aliquando casu euenire potuisse. Verum; nulla moderante caussa intelligente, tale quidpiam euenire posse vnquam, negare nos atque pernegare fana ratio iubet. (\$.77.)
- 3) Itaque non multo firmior ea opinio stat, quae, reiecto casu, ex aeternis rerum principiis necessaria consecutione coecoque fato mundum ex stitisse, contendit. Hoc enim rationis humanae legibus obtemperans per-

fuaderi sibi nemo patietur vnquam, ant absoluta et interna necessitate mundum hunc exsistere, cuius nulla, quam nouimus, pars caussis externis non regatur; ant ab alia, quam a sapientissima caussa, proficisci potuisse, in quo omnia adeo plena sunt rationis ac intelligentiae.

- 4) Qui naturam denique propomunt omnium rerum effectricem, si vim intelligant a rebus singulis, quae mundum constituunt, diuersam; hi quidem a vero forsitan parum absunt, dummodo mentem eam naturam esse intelligant. Quodsi vero mundum ipsum, cuius caussa quaeritur et auctor, maturae nomine intelligunt; verbis ludunt, sibique ipsis et aliis sucum saciunt.
  - oroscopiques, 1769. et REIMARVS Abh. II. S. 3. seqq.

§. 79.

Reliqua, quibus atheismus sese com- Reliqua atherismi argumendare ac tueri studet, non tam no- menta.

R 2

ftro

ftro argumento, quo Dei exsistentiam probatum iuimus, quam ipsi thesi opposita, haec fere sunt.

- 1) Primos in orbe Deos creauisse imbecillae mentis hominum timorem; id deinde figmentum, quippe confiliis suis vtilissimum, fouisse atque exornasse tyrannorum fraudem.
- 2) Non folum carere hac Deorum opinione atque superstitione humanum genus posse; sed eam grauissimorum malorum scaturiginem perennem, publicae priuataeque tranquillitati inimicam, omni opera esse prosligandam.
- 3) Tot inesse mundo malorum genera, totque occurrere coecae fortunae vbique documenta; vt parum verecunde is, quin impie de perfectissima natura, qualem Dei esse perhibeatur, cogitare censendus sit, qui Deo haec omnia tribuat.
- 4) Quoscunque fibi de Deo homines formauerint, conceptus non folum in-

inter se pugnare, sed principiis etiam inniti manifesto absonis.

Quae fingula impiae temeritatis effata, partim in antecedentibus iam euersa funt, partim in segentibus refutabuntur. Quamquam ad futilitatem eorum perspiciendam longa praeparatione haud fit opus.

### matr | **§.** -80.

Inconcusto igitur, quod ab initio Reliqua pro protulimus, ad euincendam supremi menta indinuminis exfiftentiam, omnique exce-cautur. ptione maiori argumento tuto acquiescere possumus. Neque vero re ipsa adeo differunt, quae variis nominibus distinguuntur, aliorum argumenta; aut fi differant, aeque firmo fundamento innituntur. Namque

1) Consensus gentium sufficienti argumento per se non est; quamuis aliquam opinioni auctoritatem eo conciliari, et inueniendaru m, quibus folida  $\mathbf{R}$  a

demonstratio conficiatur, rationum initia inde peti posse, non negemus. a)

- 2) Insitam Dei notitiam aliquam hominibus esse, proprie dici non potest.
- 3) Quare neque nouum ac per se consistens illud argumentum est, quod a distamine conscientiae petitum proserunt.
  - 4) Motus caussam aliquam a corporum natura diuersam, menti similem, statuendam esse, pars est nostri argumenti; sicuti etiam
- 5) Illud, quod a motibus corporum coelestium, aut a finibus in quocunque rerum genere conspicuis, desumitur.
  - 6) Eius vero argumenti, quod a rerum finitarum contingentia ad entis alicuius necessarii, eiusdemque infiniti, exfistentiam procedit, sicuti illius, quo ex ipso conceptu E. I. existentia deducenda sumitur, initia ac rationem supra exposuimus. (cap. I. Sect. II.) b)

B)

- a) V. A. BRENNAE S. I. Opus metaphysicum, crit. et historicum, de generis humani consensu in agnoscenda diuinitate. Florent. 1773, 2 voll. 4.
- b) V. HOLLMANNI Pneumatolog. . CXXV-CXXXIV. SCHVBERTI Metaphysic. pag. 505-524.

#### SECTIO II.

De attributis divinis.

## 6. 81.

7 nam esse mundi caussam, vnum virum vna fummum numen, Dei nomine vere mundicauffa dignum, non aeque esse in aprico pofitum, ac prouidam eam atque intelligentem caussam esse, plures iam acuti et sinceri philosophi confessi sunt \*). Quo magis mirum fortafle poterit videri, adeo tamen communem, quae vnam supremam omnium rerum caussam intelligentem statuerit, opinionem fere semper fuissé. Verum eae tamen af-R 4

#### 264. Metapk. Cap. IV. Set. II.

afferri possunt rationes, quibus opinionis huius non solum explicentur origines, sed ipsa etiam opposita longe probabilior reddatur. Nempe

- 1) Sufficiens est simplicior haec, quae vnam caussam supremam proponit, hypothesis;
- 2) Magis etiam determinata; siquidem plures quando esse admittitur, nullus certus earum numerus definiri ratione vlla potest.
- 3) Is denique videtur omnino esse mundi partium nexus et consensus, ex quo vnum potius totius operis conditorem atque praesidem, quam plures colligamus. \*\*)
  - b) Cf. HVGO GROTIVS de J. B. ac P. lib. II cap. XX. § 47. EBERHARD Neue Apologie des Socrates, edit. 2. pag. 203 feqq,
  - mnium principia intelligentia, alterum boni, quod mundo infit, alterum mali caufam; in explorandis mali cauffis naturalibus, mundique vniuerfi perfectionibus, parum accurate versatos esse oportet. Ex iisdem ignorantiae atque leuitatio

tis fontibus, in caussis minoribus saepe numero eadem errandi ratio apud barbaras gentes, aut infimae plebis homines. exfiftit, malis geniis morbos, et quidauid infortunii accidit, plerumque adscribentes.

## 6. 82.

Si infinitae perfectionis esse mundi Verum infini-tae perfectio-auctorem statuendum sit; noua exsistit nis? ratio, cur vnum eum esse credamus. (\$. 20.) Et vicissim vero etiam si vna sit suprema rerum omnium caussa; nullis eam perfectionis limitibus circumscriptam esse, verisimillimum sit. Plures praeterea, quae hanc fententiam tueantur, rationes fupra attulimus, (§. 16.) Nolumus tamen ab his initiis. non omnino planis et apertis, fundamenta cultus diuini vnice deducere: cum iis conclusionibus, ad quas mundi contemplatio nos ducit, sufficientissime stabiliri possint.

83.

Quidni enim, quaecunque aut sa- Sammamesse Dei poten-luti nobis aut exitio esse possint, is essi-demonstrat.

R۶

cere

## 266 Metaph. Cap. IV. Sett. II.

cere possit, cui omnes naturae virés subsunt? Aut quibusnam limitibus existimemus circumscriptam eius esse potentiam: cuius vi nullo intellectus nostri conceptu dimetienda mundi vniuersitas continetur atque exsistit? Summam itaque, mentisque nostrae captum longe superantem, diuinam hanc vim atque potentiam dicere conuenit.

#### §. 84.

Nec non benitatem fapientiam ac intelligentiam.

Eodem vero etiam fundamento ac fummam, omnem rationis nostrae modulum longe superantem, bonitatem atque sapientiam Deo tribuere fas est; eam certe, a qua optima quaeuis, quae cum mundi vniuerfi falute confentiunt. fperare queamus. Innumerabilis enim est, et, si non strictissimo, certe gravi aliquo fenfu, infinita eorum multitudo, quae divino beneficio vita fruun-Malorum autem, quae mixta bonis funt, ea est vel ad beatitatem, vel omnino ad naturam rerum finitarum ratio, vt non debeant obstare, quo minus aut vitam beneficii loco habendam, aut aut summam esse Dei bonitatem ac beneuolentiam censeamus. (§. 67. 72.)

Illa autem, quae vitae infunt, bona, in quolibet animalium genere, ita videmus esse praeparata, sarta atque tecta; omnem porro mundi rationem, quousque pertingit humana intelligentia, eam esse, eumque omnium naturae legum cum praestantissimis finibus consensum; vt, licet diuinae sapientiae consilia saepius male concipiamus, et in finibus aeque ac in adminiculis discernendis subinde sallamur; summam tamen esse, qua rerum vniuersitas condita sit, sapientiam, probabili ratione in dubium vocari nequit. \*)

Qualem vero quantamque oportet esse eam scientium ac intelligentiam, qua omnia, quae sunt, quaeue esse eorum loco et contingere potuissent, Deus ita sibi repraesentat, vt infinitam virium contrariarum multitudinem ad consensum persectissimum redigere, omnium dein vsibus ac necessitatibus prospicere, omniaque regere et tueri possit!

### 268 Metaph. Cap. IV. Sed. II.

\*) Quem hypothetice fupra (§. 65.) confituimus, mundo optimo eiusque auctori perfectiffimo conuenientem, finem vitimum ipsa etiam mundi contemplatione elucescere; dubium censere neutiquam possumus. V. REIMARVS Abhandl. IV et V.

## §. 85.

Qualis quantaque fit nofira de diuina natura cognitio?

Multum sane est, magnique momenti, et ad intensissimos pietatis atque reuerentiae sensus in animis nostris excitandos sufficiens, quod his philosophiae de proprietatibus naturae diuinae praeceptis continetur. Parum tamen esse, si ad obiectum ipsum referatur, idemque multis tenebris obscuratum, consiteri oportet. Quod vt magis patesiat, sequentia notasse e re erit.

1) Totius cognitionis nostrae ea est origo eaque omnis ratio, vt neutiquam intimam atque absolutam rerum naturam, siue omnes, quibus res quaelibet ad aliam quamcunque sese habere possit, aut actu habeat, modos, relationes

fed paucis quibusdam, quibus erga nofram ipforum, qua fumus praediti, maturam fefe, vel immediate, vel mediantibus aliis, exferunt àtque mamifestant, modis contineatur.

- a) Eiusdem ergo indolis, quae ab his ipsis initiis ducitur, nostram de Deo cognitionem esse; hoc est, respeæuum potius, quam intimae essentiae notitia consistere, facile est ad intelligendum.
- 3) Accedit vero hoc, quod may gis etiam, ac aliarum rerum, quarum non nisi analogici h. e. a similitudine quadam ducti conceptus nobis insunt, a principiis cognitionis nostrae distent, et vero ob manifestam differentiam sedulo distinguendi sint, de diuina natura conceptus; quos itaque parum adaequatos et valde incompletos esse, cumque reliquis humanae cognitionis partibus varias mutationes subire necesses.

4) Itaque, quamuis eos, qui ad veritatis characteres proxime accedunt, cumque rationis nostrae legibus maxime confentiunt, de Deo conceptus omni studio tueri debeamus: tenendum tamen etiam hoc est, multas praeterea esse posse diuinae naturae proprietates, multosque ad res alias respectus, quorum nullam hactenus notitiam obtinuimus; neque adeo mirum videri debere, si non omnia, quae de Deo mundoque cogitantibus in mentem veniunt, in apricum deducere, et dissicultatibus omnibus expedire valemus.

#### SECTIO III.

De modo, quo Deus mundum condidisse eique providere censendus set.

aec animo voluentes riteque perpendentes non multum lucis exhypothefes. spectabimus in its theologiae naturalis partibus, vbi respectuum, quos Deum inter et mundum intercedere euictum est, rationes physicas, modumque viterius explicare, medum, inquam, creationis atque providentiae, student. Videndum tamen est, ad quae eorum, qui operam in his collocant, studia contendant; quibusque rationibus vtantur: Et primo quidem diuerfos mundi origines concipiendi modos proponere oportet; quos, in re quippe obscurisfima, accurate distinguere, haud quaquam facile negotium est.

Deum

#### 272 Metaph. Cap. IV. Sett. III.

- Deum itaque mandi auctorem agnoscentes
- atque semina, vires simplices et primitiuas, eas certe, quae materiae insint, partibus nulla adhuc certa ac constanti forma iunctis, semper exstitisse, opinantur; et nonnulli quidem ita, vt infinitae mentis vi nunquam non subiesta fuisse rerum haec principsa patenti alii autem ita, vt a Ded optimo maximo plane seiunctam, quam ornandam sibi in mundo condendo sumeret, materiam suisse statuant.
- 2) Alicin Deo ipso ante mundum conditum rerum principia ab aeterno exstitisse, vel vt veri nominis substantias, s. entia completa, vel tanquam, nescio quas, potioris cuiusdam indolis ideas tradunt; quae emanationis dicitus hypothesis, et illa quidem crassior, haec subtilior.
- 3) Denique, cum nihil praeter Deum, mentem purissimam, et, corpo-

poreae naturae quod simile sit, nihil in se continentem, existeret; nulla alia caussa, neque efficiente, neque materiali intercedente, mundum a Deo conditum suisse, plurimorum iam opinio est; quod strictiori vocis significatu creationis, aut creationis e nihilo dogma vocant. In qua liberum adhuc quidem est, siue vno actu mundum omni suo ornatu a Deo constitutum; siue vires rerum simpliciores modo procreatas, legesque constitutas, quibus earum effectus definirentur atque iungerentur; exque his deinde primordiis reliqua naturae ordine processisse, velis opinari.

Has quidem opiniones aut partibus fuis nonnunquam misceri, aut etiam non aeque, ac prima specie viderentur, si penitius rimatus sueris, aliquando diuersas deprehendi; concedimus vitroque monemus.

\*) Huc contendere nobis videntur placita anonymi auctoris recentioris de hoc argumento libelli: System der Wesen, enthaltend die Metaphysischen Principien der Natur. 1769. 12.

S

§. 87.

## 274 Metaph. Cap. IV. Sect. III.

## §. 87.

Quae creatioai ex nihilo eppenantur?

Vltimae vero harum sententiarum, quae creationem ex nihilo desendendam sibi sumit, haec solent opponi;

- 1) Ex nihilo nulla vi posse fieri quidquam;
- 2) Non sumendum esse, etiamsi repugnantia manifesto in se quidem non contineat, quod experientiae omnique solidae cognitionis sundamento plane contrarium est;
- 3) Sententiam hanc difficultates in disquisitionibus de animorum libertate, et de mali origine ac permissione, valde augere; porro cum aeterna atque immutabili Dei essentia non posse conciliari. \*)

Quae non plane nullius, non tamen eius nobis effe videntur momenti, quo ad fententiam aliquam veram confituendam, contrariamque reiiciendam opus est. \*) Haec maxime vrget PREMONTVAL in commentat: La Theologie de l'Etre, in tomo II. Collect. cui titulus: Vues philosophiques, Amst. 1757. 8.

## • §. 88.

Alteri autem opinioni, quae aeter- Quae materiam fuaque vi extra Deum exfitiffe materiam, quam ad mundum conftituendum formis inftrueret fummus omnium rerum opifex, probabilius putet, haec maxime vitio vertuntur;

- 1) Quod rem, cuius conceptu adeo nulla existendi necessitas contineatur, aeternam' absque caussa adfuisse, temere sumat;
- 2) Quod materiam fine forma, adeoque fine omnimoda, quam dicunt, determinatione quidquam existere posse, admittat;
- 3) Quod in Deum ipsum iniuria sit multis modis; aliquid statuendo, quod ab ipsus vi non prosectum sit, quod itaque etiam in aliam formam redigendi nullum ipsi ius, ac ne perno-

S 2 fcen-

scendi quidem certa ratio fuerit; atque etiam potentiae ipsius limites ponendo; quin alterius cuiusdam Dei, vel potius Deorum infinite multorum, cum aeternum aliud, praeter Deum summum, atque independens, adeoque etiam infinitum ponat, superstitionem introducendo.

Haec, a permultis docte disputata, neutiquam tamen omnia adeo recte se habere, aut firmo fundamento stare, contendi potest. Grauissimas tamen, quibus aeternae materiae fautores implicentur, difficultates monitis hisce contineri, ingenue consitemur.

Sicque sententiarum, quae maxime distent, rationibus expositis; quid de mediis iudicandum sit, nulla iam nostra opera, facile est ad intelligendum.

## **§**. 89.

De effentiaprincipio.

Huic disputationi necessario fere
immiscentur duae quaestiones; quarum
altera

altera spectat ad effentiarum fundamentum s. principium. Quod aliqui in diuina voluntate, alii in intellectu diuino, alii denique, cum essentia alicuius rei, omnium quae peti posset, rationum fumma ipfa atque vltima fit, nullum plane viterius quaerendum effe, autumant. Haec vbi paullo curatius exposita fuerint; primo quidem plurimum logomachiae huic controuersiae inesse posse, adparet; vel caussis, quibus res ipsae, ab iis, quibus nostra de rebus iudicia existunt. vel diuersis de essentiis rerum conceptibus, quorum alter ad absolutam spectat necessitatem, alter ad hypotheticam, (Log. §. 39.) non rite distinctis. Tum vero rem ipsam, de qua quaeritur, ad ea pertinere, quorum rationem penitus perspicere nobis non concessum, et in quibus et negantibus et adfirmantibus ab errore valde metuendum sit; ex praecedentibus facile consequens esse putamus. \*)

S 3 §. 90.

<sup>\*)</sup> Comp. \* HOLLMANNI Metaphys. §. 26-29.

#### 278 Metaph. Cap. IV. Sett. III.

#### §. 90.

Nummundus vi diuina acternus possit

Altera quaestio haec est: annon mundus, diuina quidem vi, inde ab aeterna exfistere possit? Ad quam quaestionem varia quidem, quae speciem aliquam habeant, vtrimque adferri folent; quorum fundamenta alias a nobis exposita funt. (Log. §. 47. 86.) Cunctis vero istis iterum iterumque expensis; aliis iudicandi libertate relicta, nos quidem nobismet a temeritatis atque arrogantiae vitio non omnino immunes videremur, si de mundi aetate certo aliquid definire auderemus; quamuis ad eam, quae mundum nunquam non fuisse neget, sententiam propensiores. \*)

\*) Cf. ROBINET de la Nature, tom. III. WOLFII Metaphys. S. 1075. part. II. S. 420. SCHVBERT Metaphys. p. 521. seqq. REIMARVS, Abh. III. S. 8.

#### §. 91.

Pronidentiae dini nae notio et fundamenta.

Providentiam Dei in mundo qui agnofcunt, hoc fibi volunt; non absoluta fati coeci necessitate, neque casu, neque vero etiam

etiam hominum prudentia, tanquam cauffa vnica aut vltima, fed diuino confilio. omnia admirabili hoc ordine confistere atque procedere; atque ipsi etiam accepta referenda esse, quae salutaria nobis eueniant. Quas prouidentiae diuinae in mundo partes nemo, nisi qui de ipsa Dei existentia, eiusque attributis eodem fundamento flabilitis. dubitet, in dubium vocare potest. Neque enim admirabilis rerum ordinis duratio atque constantia minus, ac illius initium, Deum nos auctorem agnoscere iubet; neque is mundi huius opifex cupiam videri poterit, qui coeco quodam impetu illum conderet, nullo confilio, nulla prospicientia, nulla lege, nullis certis finibus, fibi casuiue relinquendum.

Et quemadmodum ratio, quae esse Deum probet, in partes dispesci, varioque modo proponi potest; ita etiam providentiae diuinae iisdem principiis argumenta plurima deduci possunt; iam ad coelum, iam ad terram, ad genus huma-S 4

### 280 Metaph. Cap. IV. Sect. III.

humanum eiusque propagationem, a) adque reliqua animalium rerumque creatarum genera vniuersim, animum adaertendo.

Cum quibus si conferantur, quae vel a permissione mali moralis, vel a mutationibus quibusdam, quae, aut in coelo, aut in terra, temporis successi contigisse videantur, aut vere contigerint, petuntur dubia; nullius plane haec momenti esse, certissime nobis persuasum habemus, b)

- a) V. b. SVSSMILCH, Göttliche Ordnung in den Veränderungen des menschlichen Geschlechts.
- b) REIMARVS Abh. VIII. IX. IERV-SALEM Betr. IV.

# §. / 92.

Num fingulas res complectatur?

Quam Dei prouidentiam fingulas res amplecti, vti statuamus; cum intimi illius rerum omnium, maximarum minimarumque, nexus ratio, (§. 47.) tum intellectus atque voluntatis divinae, quam summam merito credimus

mus esse, perfectio, postulare nobis omnino videtur. Neque fic refragabitur prouidentiae diuinae experientiae testimonium; modo, quae summae sapientiae ratio est, singulis rebus ita prospicere Deum opinemur, vt et perpetuae fingulorum viuentium faluti, et vniuersi mundi perfectionibus optime femper confulatur. Ad calculos vero, quae mundo infint, fingularum rerum multitudinem reuocantes, iam in limine obstupescere, immensamque diuinae prouidentiae vim, nulla intellectus nostri modulo iuste concipiendam, agnoscere oportet.

# 6. 93.

Modum vero atque rationem proui- De modo prodentiae diuinae penitius intelligere, aut uinae fiones. curatius definire, cupientes haec maxime quaerunt;

1) Vtrum ad existentiae continuationem res creatae eadem plane vis diuinae efficacia, qua existentiam nactae fue-

### 282 Metaph. Cap. IV. Sett. III.

fuerint, adeoque continua quasi creatione egeant fruanturque?

- 2) Num prima rerum constitutione, vnoque creationis actu omnia a Deo O. M. ita disposita atque praeparata suerint, vt cuncta deinde naturali ordine procedere debeant; nihilque porro summo numini addendum mutandumue, aut omnino agendum relinquatur, etiamsi infinita eius vi omnia subsisterent atque niterentur; an vero continuo, aut pluribus certe vicibus, ordinis euentuumque singularium immemediata Deus caussa situ omnia subsisterenta processi ordinis euentuumque singularium immemediata Deus caussa situ omnia a Deus c
- 3) Quonam Deus modo ad ea, quae in animis hominum geruntur, fingulos motus et propensiones, virtutemque concurrat, haecque diriget, impediat, excitet, promoueatque?

Quibus omnibus in medio relictis; vero tamen, cui falutaris de prouidentia diuina persuasio innititur, fundamento nihil decedit. Rationes autem, qui-

bus alterutrum oppositorum. de quibus lis est, certo constitui possit, a philosophia suppeditatas esse, dubitamus.

#### SECTIO IV.

De expectatione atque fine hominis, secundum praecepta theologiae naturalis

## **6**. 94.

uas hactenus stabiliuimus, de sum- Alterius vita mo numine eiusque prouidentia attributis per fententiae, accedentibus quibusdam naturae legibus, animique proprietatibus, spem omnino faciunt, fore, vt non hac folum vita fines naturae humanae contineantur; fed altera nos maneat, nec vnquam cesset animorum duratio. Quae quo magis patefiant, ordine exponamus.

Primo itaque loco, quae de Deo cognita habemus, rite expendentibus

### 284 Metaph. Cap. IV. Sect. IV.

- 1) Summa Dei potentia sufficienti argumento est, ipsum alteri nos vitae seruare facile posse.
- 2) Velle vero eundem, bonitas ipfius seu beneuolentia spem facit; quandoquidem summis mundi rationibus in vniuersum hoc contrarium esse, existimandi nulla caussa adest.
- 3) Porro fapientiae summi numinis haudquaquam videtur consentaneum esse, huius tantummodo vitae gratia, iis animos hominum instructos esse vitibus, quibus nemo non, si vita superesset, multo longius profecto contenderet; maxime cum plurimi mortalium aut ad eam aetatem non perueniant, aut non eo loco constituti sint, vt vel vllus virium earum vsus esse possit.
- 4) Neque vero magis cum iustita diuina conciliari posse, ea tantum recte maleque sactorum esse consectaria, quae in vita hac contingunt; terrestrem potius proborum malorumque hominum

con-

conditionem certiflimum esse alterius vitae documentum, plurimi maximopere contendunt. Et omnem huic argumento vim denegare, qui res humanas animo fatis attento fcrutatus fuerit, ipfique de diuina iustitia praecepto fidem habeat, neminem posse credimus. At caute in eius expositione versandum est; valdeque cauendum, ne aut proborum in hac vita felicitatem vniuersim nimis deprimamus, malerumque fortem nimis praedicemus; aut in discernendis singulorum hominum virtutibus vitiisque nostroiudicio nimis confidamus.

<sup>5)</sup> Denique maiestate divina indignum, neque statuendum hoc videtur, vt homo Dei se imperio, quando lubet, subducere possit; quod, si nulla post hanc vitam altera futura sit, morte voluntaria vtique liceret. \*)

<sup>\*)</sup> KAESTNERS Erläuterung eines Beweisgrundes für die Unsterblichkeit der menschlichen Seele, Goett. 1767.

### 286 Meiaph, Cap.: IV. Sect. IV.

### §. 95.

Ab anîmi humani attributis.

Cum his perquam confentiunt, fpemque, quam ex divinarum perfectionum confideratione concipere licuit, confirmant quaedam animi humani adfectiones. Nimirum

- 1) Diuersa adeo est animi corporumque natura, vt iis certe caussis, quae corpori mortem parant, anima interire non possit.
- 2) Desideria ac conatus animorum nostrorum huius vitae limitibus neutiquam contineri sese patiuntur.
- 3) Naturales, quibus voluntas noftra regitur, impetus, quorum vno ad nosmet ipsos, altero ad alios etiam amandos ferimur, plane ad consensum adduci, nisi alterius vitae spes sit, non possunt. \*)
  - \*) V. cl. MENDELSSOHNII Phaedon.

# §. 96.

A generalibus quibusdam naturae naturae quaedam leges generales, nec legibus, non non quaedam eorum, quae saepissime contingunt, analogia. Nullum nempe eius, quo solo anima interire posset, interitus, an nihilationem dicunt, in natura vestigium; ad virium vitaeque conseruationem ac persectionem omnia adeo videntur esse comparata; quae morte videbantur sepulta, noua eaque speciosiori forma prodeunt permulta animalium genera; nouae ex seminis interitu sruges; somni vero, a quo ad sensum reuertimur et quasi vitam, cui non cum morte similitudo animo natura informatur?

# §. 97.

Cunctis fere argumentis hisce quae\_ Objections.
dam opponi posse, non est diffitendum;
quibus tamen isthaec neutiquam euertuntur. Ipsi autem rei haec potissimum obstare videntur;

fit; vt, pereunte hoc, illam in vita fuperstitem esse, eiusque memoriam ac intelligentiam, a corporis conditio-

Digitized by Google

ne adeo pendentem, conseruari, nulla ratione credibile fit.

2) Quod iisdem argumentis, quibus hominibus animorum immortalitas afferitur, brutorum etiam animis concedenda foret.

Verum neque haec tanti funt, vt fpem nostram inanem iudicare oporteat. Et vltima quidem haec ratio neque ex principiis fatis confequens est, neque, quod metuendum foret, continet. Isti autem priori dubitationi cum ipía accuratior phaenomenorum exploratio quaedam haud leuidensia opponit; tum ea etiam valde vero simili opinione occurri potest, corporis aliquam partem, in qua memoriae organa contineantur, intimius fortiusque animo iunctam, atque in externorum organorum interitu faluam intactamque manere.

Conchifonie

Quibus omnibus rite euolutis ponderatisque,

- (iv 1) Neutiquam ad certitudinem. neque ad eum quidem probabilitatis gradum, qui in aliis caussis, euentuum plane confimilium experientia, locum obtinet, rem hanc adduci posse, fatemur.
- 2) Neque vnumquodque istorum argumentorum vnicuique homini aeternitatis spem facere videri potest.
- 3) Rerum praeteritarum memoriam, quam ad plenam iustamque vitae nunquam interiturae notionem aliqui requirunt, ad fines alterius vitae obtinendos non omnino quidem neceffariam, at valde consentaneam, probabilemque iudicamus.

## **§**. 99.

Quaenam in altera post mortem De vitae a vita conditio nostra futura sit, sciscitan-tione. tibus, varia quidem, leuissimam quamque veritatis vmbram fequens, atque ad desideria nostra se accomodans, imaginatio facile affert. At pauca funt,

quae

quae concessa etiam eius, quod arcem caussae constituit, veritate, certa aut satis probabili ratione definiri queant.

- 1) Multa futura esse, quorum nulla nobis adhuc idea inest; vix cuipiam dubium videri poterit.
- 2) Multa vero etiam ex huius vitae rationibus in altera futura esse consequentia; neque omnis huius ipsius caussae, neque generalia veri principia dubitare nos sinunt.
- 3) Quare diuerfam valde proborum malorumque hominum conditionem fore, necessario statuendum est.
- 4) Aeternum vero duraturas esse male factorum poenas, siue naturale, siue ex arbitrio constitutas; nulla certa ratione euinci posse nobis videtur.

## §. 100.

Quaenam horum vis in doctrina more metu; neque fumma horum omnium certitudine, opus esse, virtutis malitiae-

tiaeque in huius vitae euentibus fortem, commoda et incommoda, debita attentione expendentibus videri potest; vt integrae virtutis partes, tanquam optimam vitae rationem, amplectendi fufficiens caussa adsit. Si Deus sit atque altera vita; tantum est, quod in periculum constituit vitiis ac sceleribus impie deditus; vt, minima quantumuis antecedentis probabilitate, qui posteriorem hanc rationem fequitur, infipere videri debeat. Quanto magis adparet, eum, qui de vtraque hac veritate nullus dubitet, non posse non summum hunc confiliorum finem fibi constituere, vi recte faciendo Deo se sibique ipsi constanter probet.

T 2

- Abrook to his supplier to the most of the last of the control of

the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior o

what John Planeth street and

SE-

# SECTIO V.

De theologia supra humanam rationem posita s. reuelata, hypotheses philosophicae.

### **6.** 101.

Renelatio quid? Theologiae, quam revelatam, aut fupra humanam rationem positam, dicere possis, variae videntur mente concipi posse species;

- 1) Prima quidem ea, qua et res, quas suapte vi ratio humana nunquam attigisset, patesierent, et modus etiam, quo haec cognitio traderetur, supra naturae vires positus, miraculique instar habendus sit.
- 2) Altera haec, qua ad cognitionem humanam quaedam, alias non exfpectanda, diuina prouidentia accedant, quae quomodocunque occurrant, cauffis vel ignoratis, vel naturalium speciem prae

prae fe ferentibus, affenfum tamen atque obsequium mentis nostrae obtinere -poffint.

- 313) Verum id quoque genus reuelationis cogitari potest, cuius adminiculo, quae certis hominibus, certo tempore; naturali idearum consecutione nondum apparerent, quamquam aliis 'alio tempore ita adparitura, diuinitus patefierent.
  - 4) Denique ad reuelationis rationem valde accederet hoc etiam; fi. quorum cognitio quidem aliqua hominibus natura contingeret, auctoritas autem atque certitudo his principiis ad animos flectendos fufficiens non accederet, modo, qui fidem magis faciat. magisque efficacem notitiam eam reddat. Deus veritatem declaret.

# **§.** 102.

Sicut in generali miraculorum no- Poffibilitas ac tione, ita in his etiam de reuelatione maria.

edical prompins

conceptibus, nihil continetur, quod aut diuinis, quae cognita habemus, attributis, aut aliis cognitionis nostrae principiis repugnet. Omnis autem, quae a Deo profecta videri debeat, hominum institutio necesse est

- 1) Nihil, quod iis, quae certo constituit ratio, adeoque necessariis in cogitando legibus, quibus omnis veritas innititur, contrarium sit, contineat;
- 2) Ac ne iis quidem contraria, quorum non potest non maior nobis videri, quam ipsorum, quibus illa se tuetur, argumentorum sides et austoritas;
- in primis ad sapientiam animique confrantiam ac probitatem euchendam tuendamque apta sit.
- 4) Omni fimul generi humano tradi, haud necesse est.

**§**. 103.

Eam esse naturalis nostrae de Deo, mundo nostraque inforum conditione, cognitionis indolem, vt vberioris alicuius aut firmioris institutionis haud exiguis futurus vius facile videri, nobis possit; nulli dubitamus. Quod si enim vel nulla alia hominibus opus sit cognitione, quam quae naturali ratione inueniri possit; attamen et ad erudiendos conuincendosque eos, quibus ad verum indagandum firmoque affenfu tenendum proprii ingenii vires non fufficiunt: et ad eorum leuitatem continendam, qui vnamquamque, quae ipsis videatur, veri speciem eodem loco habentes, omnia miscent ac perturbant; maxime vero ad prauos animi motus refraenandos vtiliter adhiberi posset diuinorum praeceptorum au-Ctoritas.

Atque si hanc esse religiosae cuiusdam doctrinae ad falutem hominum rationem. fatis constet: sufficienti hoc conceptibus, nihil continetur, quod aut diuinis, quae cognita habemus, attributis, aut aliis cognitionis nostrae principiis repugnet. Omnis autem, quae a Deo profecta videri debeat, hominum institutio necesse est

- onfituit ratio, adeoque necessariis in cogitando legibus, quibus omnis veritas innititur, contrarium sit, contineat;
- 2) Ac ne iis quidem contraria, quorum non potest non maior nobisvideri, quam ipsorum, quibus illa se tuetur, argumentorum sides et austoritas;
- 3) Generi humano falutaris; ac in primis ad fapientiam animique confrantiam ac probitatem euchendam tuendamque apta fit.
- 4) Omni fimul generi humano tradi, haud necesse est.

§. 103.

§. 103.

Eam esse naturalis nostrae de Deo, co mundo nostraque inforum conditione, cognitionis indolem, vt yberioris alicuius aut firmioris institutionis haud exiguis futurus vsus facile videri, nobis possit; nulli dubitamus. Quod si enim vel nulla alia hominibus opus fit cognitione, quam quae naturali ratione inueniri possit; attamen et ad erudiendos conuincendosque eos, quibus ad verum indagandum firmoque affenfu tenendum proprii ingenii vires non fufficiunt: et ad eorum leuitatem continendam, qui vnamquamque, quae ipsis videatur, veri speciem eodem loco habentes, omnia miscent ac perturbant; maxime vero ad prauos animi motus refraenandos vtiliter adhiberi posset diuinorum praeceptorum au-Ctoritas.

Atque si hanc esse religiosae cuiusdam doctrinae ad falutem hominum rationem, satis constet; sufficienti hoc

# 296 Metaph. Cap. IV Self. V.

hoc ipsum iam suerit argumento, diuino benesicio hominibus eam contigisse. Neque si qua humana imbecillitate accesserint minus probabilia; impedimento hoc poterit esse, quo minus, quae recta atque salutaria sunt, in vsus nostros aliorumque hominum prono obsequio conuertamus.

Deli-

### DELINEATIO

# ISTORIAE METAPHY-SICES.

Generalis.

uandoquidem a sensu initium du- Notione cit humana cognitio rebusque singularibus; ad ea, quibus in principio genus humanum occuparetur, disquisitiones et decreta de rebus metaphysicis, et vel ipsos harum rerum conceptus, numerare neutiquam licet.

Ad inuisibilium quidem caussarum aliquam ideam coniecturamque, pluribus modis, seu ratione seu imaginatione, et ipso etiam sensu interno, mature homines peruenire possunt.

Verum non ita a corporea natura plane diuersam, vti ratione nos quidem edocti affuefactique sumus, spirituum naturam statim homines concepisse; et veteris philosophiae documentis satis constat, et eorum, quae quotidie experiri in rudioribus hominibus licet, analogia potest concludi-

Neque tamen nullum, vel inter Graecos veterum philosophorum satis castigatam nostraeque similem de simplici natura notionem habuisse, contendi posse videtur. \*)

\*) V., CLCERO acad. II. 39, ARISTOTE-LES de anima l. 3.

§. 2.

Prima disquifitionis metaphyficae argumenta.

V and

Non de spiritibus solum, sed de interiori rerum quarumcunque indole, deque mundi vniuersi nexu ac rationibus, disquisitiones satis periculosas in schola Eleatica susse institutas, praecuntibus etiam in quibusdam scholae Pythagoricae principibus; si temporum horum historiae considere licet, certum est.

7 7

Et

Et vero illa iam aetate adparet. quantopere in intellectus etiam Rudiis ad extrema proni fint homines; aliis ad fenfum caussague mechanicas, quaçcunque occurrunt, reuocantibus; aliis fensui nihil omnino concedentibus, caussisque metaphysicis omnia tribuentibus.

Plato, Pythagoricis numeris ideas fubitituens, plurima ad rationes mephysicas subducere conatus est; quidem partibus, quibus nimis deprimitur sensuum auctoritas, admodum fauens.

## **6**. 3.

Peculiarem eorum, quibus metaphy- Aristoteles auctor metafica continetur, fcientiam condere ARI- physicae fci STOTELES primus instituit. Eorum enim, quae sensuum ope innotescerent, neque ean esse constantiam atque certitudinem, neque eum cum intima rerum natura consensum, ac in iis quidem requiri possit, quibus veri scientis absoluta quaedam aut persectior consti-

thatur, quod plures iam ante ipsum philosophi monuere, omnino perspiciens; in ipsa, quae vere sint, (orrac orra) nec solum adpareant, neque sensibus adeo comprehendi possint, particuidam philosophiae inquirendum esses statuit. Et eam quidem partem philosophiae, ac scientiae nomine praecipue dignam esse; eorumque, quae in physicis et dialesticis disciplinis, aliisque philosophiae partibus sensum auctoritate sumerentur, rationes viterius explicando, principia adeo philosophiae omnis continere, primamque philosophiam dici posse.\*)

\*) V. ARISTOT. Metaphys. lib. IV. cap. III. HOLLMANN Prolegom. Metaphys. S. III-XXIX.

§. 4.

Successu inter veteres non valde conspicuo. Neque tamen his suis conatibus id obtinuit Aristoteles, vt statim haec nous philosophiae pars, cum reliquis, quae distinctae hactenus suere, in scholis philosophorum numeraretur. Non solum

lum enim Metaphysicae aut Metaphysicorum nomen in aliorum veterum philosophorum non magis, ac in ipsius Stagiritae, scriptis reperitur; sed ipsa distinctio huius primae philosophiae a plurimis plane neglecta fuit; aliis, quae hodienum multorum ratio est, quas Aristoteles illi attribuit, disquisitiones in parte logica et physica persequentibus; aliis omnino parum iis immorantibus.

### 6. 5

Medio autem Scholasticorum aeuo Maximo inter ex hac obscuritate edusta, atque in illud sastigium constituta est Metaphysica, quo ipsi quidem eius conditori ab initio digna videbatur. a) Eo scilicet nomine valde se scholasticis commendare Metaphysica potuit; quod, his de caussis primis, mundoque, quem dicunt, intellestuali aut inuisibili, disquisitionibus placitisque, viam non solum parare sibi ad theologiam; sed, in eximia harum rerum obscuritate, notiones etiam atque decreta opinionibus suis

Digitized by Google

alibi fancitis facillime accommodare poterant. Neque enim ea erat sapientum huius aeui conditio; vt vel Aristotelis mentem et consilia in libris Metaphysicis, prae reliquis etiam intellectu dissicilibus, rite indagare; vel suo ingenio cognitionis humanae veram indolem, initia sinesque satis perspicere possent; iis quippe, quibus ingenium neutiquam deerat, litterarum luce, aut disquirendi etiam libertate denegata. b)

- a) Cf. HOLLMANN l. c. S. III. not. (a)
- b) Cf. ib. S. XXX. feqq.

# §. 6.

Dubia fortuna Metaphyficae apud primos philofophiae reformatores.

Quo magis culpa ea, quae in scholastica philosophandi ratione perspecta est, quo tempore bonarum litterarum vsus, cum maiori aliqua sentiendi libertate, restitui coepit, laborare metaphysica videbatur; eo maiori etiam istam plurimi, et aliqui ipsum quoque Aristotelem odio prosequebantur. a) Et nonnullis quidem disciplina haec ex philosophiae sinibus omnino proscribenda

da visa est. Alii prima quidem aliqua philosophia opus esse; at longe alia, quam quae metaphyfices nomine habita hucusque fuit, iudicarunt, b) Nonnulli nouam, at priori fere peiorem, metaphysicam condere ausi funt. c) Paucissimi philosophae reformatorum, inter quos eminet Hobbesius, d) metaphyficae noua ratione excolendae operam studiumque serio addixere. qua rerum harum conditione non est adeo mirum, scholasticam metaphysicorum disciplinam apud multos summo adhuc honore semper habitam esse e); aliis eam in vniuersum damnantibus. f) .

## §. 7.

LEIBNITII tandem WOLFIIque Recentiorum itudia metaductu et auspiciis, ad emendandam Me- physica. taphy-

a) V. HOLLMANN S. XXXVIII.

b) cf. S. XLV. not. d.

c) cf. S. XLI. not. (d).

<sup>c) cf. S. XLI. not. (a).
d) cf. ib. not. f.
e) V. S. XXXVI et XXXIX.</sup> 

f) v. S. XLII. not. (d).

taphyficam nostrates maxime philosophi fingulari studio accessere. Et in finibus quidem constituendis scholastica fere ratio feruata est: addita tamen tribus, quae antea fuere, partibus Cof-In modo autem fingula tramologia. Standi magna diuersitas. Methodo enim geometricae aemula, omnia ex principiis luculentis iusta consequentia deducendi spes erat; cui in nonnullis etiam enentus non omnino defuit. Quaedam etiam castigationi theologiae nostrae magis accommodari; aliqua, pauciora licet, ex fontibus antiquae philosophiae illustrari.

Verum haec etiam LEIBNITII WOLFIIque metaphysica diuersissima iudicia experta est. Multi quidem tandem aliquando illam, quam Aristoteles praedicabat, diuinissimam scientiam, reliquarum omnium principem ac reginam, adparuisse, persuasum sibi habebant; et re ipsa, in nullo non disciplinarum genere, ex decretis metaphysicis subsidia petendi, multorum ea aetate

Louis at the

mos; neque minor fere apud istos illufrium horum duumuirorum, quam Aristotelis olim, auctoritas fuit, a)

Neque vero defuere, qui in alia omnia abirent. Aliqui; non illi quidem aequissimi prudentissimique iudices, pessimis erroribus refertumesse nomma hoc metaphysicae systema; alii mana demonstrationum atque certitudicis specie spem nostram frustrari; non-nulli ad rationes scholasticas, aut omnimo theologicas, nimis eam accommodatam esse, censuere.

Neque hoc notatu dignum non est, ab eadem eruditorum societate, quae alterum huius metaphysicae principum auctorem habuit et praesidem, alterum sodalem, iis, qui arcemeius infensisimis armis peterent, praemia aliquando fuisse decreta.

Mediam inter has fententiam ab omni partium studio liberi qui tuerentur, et ab initio suere b), et plurimi V nunc

nunc funt; quibus non eximii folum ingenii documentum scriptis metaphyficis exhibuisse viri isti, sed ad emendationem quoque huius scientiae, vel suis decretis, vel aliorum studiis ipsorum exemplo accensis, permultum contulisse videntur; licet non omnium, quae ponerent, vel dignitas ea sit vel certitudo, quae ab initio quidem vel iis ipsis vel admiratoribus eorum videretur.

- a) V. BRVCKER in Supplementis ad Hift. crit. philosoph. pag. 895.
- b) Multum interim hanc etiam scientiam Viro illustri (wolf10) debere, supra iam professi sumus, grataque semper nobiscum agnoscet posteritas: verba sunt illustris Hollmanni S. XLV.

# an 🎇 😂 🎉 wat

# II. DELINEATIO

# HISTORIAE THEOLO GIAE NATURALIS.

uamquam eorum, qui vnum ali- Antiquissimae quod supremum numen, mundi con- naturalis faditorem, religioso cultu prosequerentur, populorum rariora antiquissimis temporibus fuerint exempla a); vix tamen vllam reperire licet gentem, cui non qualiscunque supremi alicuius numinis notio animo videatur esse informata b). Verum non hoc, a quo quippe nihil mali homini cuipiam metuendum fit; fed potius plures inferiorum ordinum genios, eosque non aeque bonos, precum, facrificiorum et omnino religionis obiectum constituere satius ipsis vifum est. c) Et illi quoque ipsi, qui fupremam aliquam omnium rerum cauffam

fam intelligentem agnoscerent; cultuque dignam, judicarent, non hoc ta-. men vnico Deo contenti, plures ipsi, feu in condendo seu in regendo muns do, administros sociosque iunxere, cultu religiofo non minus dignos.

- a) Antiquissimam Indorum theologiam puriori huic dogmati praecipue superstructam fuisse; hand spernendis veterum recentiorumque testimoniis colligitur. cf. BRVCKER Hift, crite phis losoph. tom. I. lib. II. cap. IV. recentioribus Dow in primis etiam confuli meretur in commentat. pec.
- b) cf. BRENNAE Opus de confensu generis humani, supra citat. BATTEVX His floire des causes premieres. Uebers. 1772
- c) V. praeter alios, IVES, Reisen nack Indien und Persien, tom. II. pag. 169.

### 6.

theologiae vtrúm omnino naturalia ?

Theologiae huius, quantumuis caliginosae erroribusque refertae, initia ex naturalibus intellectus humani iudisiis probabili ratione non posse repeti, fed diuinae potius reuelationi, magis minusue ab hominibus peruerfae, tribuendam eam esse; multorum
fummae auctoritatis virorum opinio
est. Neque enim sua sponte ad sublimes has speculationes pronos esse homines, aut ad eam ingenii culturam,
vnde nascerentur, peruenire; neque,
si de suprema omnium rerum caussaintelligente, cultu nostro vel in primis
vel vnice digna, persuasio naturalibus
ingenii viribus plane deberetur, sieri
potuisse, vt ad turpissimos errores pessimasque religiones adeo dessecterent
homines, iisque per plura annorum
millenaria tenerentur. a)

Quibus tamen, aliisque, quae folent addi, rationibus nobis non videtur fatis hoc euictum effe; tum propter alias multas, quae huic disputationi intercedunt, dubitationes, tum
his potiffimum caussis. Primo quidem inter barbaras etiam maximeque
rudes gentes permagna reperitur ingeniorum diuersitas; b) ex qua hoc
omnino videtur posse esse consequens,

V 3 vt

vt aliqui ad ea, vnde rerum diuinarum notitia oritur, propensiores aptioresque sint. Deinde neutiquam omnium antiqui orbis hominum in dostrina de Deo eam credendum est suisse ignorantiam aut peruersitatem; quae tum quidem non potest non videri, si aut nulla vulgaris superstitionis, puriorisque, quam sapientiores profitebantur, theologiae siat distinctio; aut recentioribus antiquitatis interpretibus, rerumque peregrinarum scriptoribus plus iusto sides concedatur; quos, nihil suspicantes fraudisque alentes, turpiter nonnunquam decipi, satis constat.

Neque tamen his argumentis volumus hoc effici, vt aut numquam contigisse generi humano naturali superiorem theologiam; aut ad emendandas gentium religiones singulari aliqua Dei prouidentia opus nunquam suisse, recte censeri queat.

a) V. S. V. IERVSALEMII Betracktungen über die Religion, tom. H.

( b) V. e. gr. GRANTZ Historie you Gronland, tom. I. pag. 254-58.

o. 6) V. ib. p. 253. A . Gooding an 200

Ad opiniones fuas eliciendas tuen. Polytheism dasque non rectae rationis folum in antiquioris theologiae dicia, fed imaginationis etiam, a con-capitum fuetudine aliisque animi propensioni- rales. bus pendentem, ductum, et hunc quidem ab initio multo magis, homines \* fequuntur. Ex eodem igitur-hoc fonte in religionibus quoque et theologia, cum recta quaedam, tum erronea multo plura emanasse; non est, cur dubi-Et Polytheismi quidem caussas -naturales permultas, qui animum ad hanc rem aduerterent, nunquam non hic inuenere. Verum ad ipsam quoque de vno quodam summo mundi rectore, notionem, et quasdam eius adfectiones vsque confiftentes probabiles--que animo concipiendas; tum vero etiam ad spem metumue vitae alterius -excitandum fouendumques eas, quae rerum یٰ 'ر ج

rerum lenius mouentium nimis, quam par est, analogiam sequuntur, cogitationes imaginationisque repraesentationes multum contulisse; et priores etiam iis, quae philosophi afferrent, eorum, quae recte, eorumque, quae falso constituebantur, forsitan suisse caussus; verismillimum est.

### §. 4.

Graecorum theologumeSpeciales de theologia Aegyptiorum, Persarum aliorumque antiquis temporibus clarissimorum populorum disquistienes aliis relinquimus, nostris vepote finibus non satis conuenientes. a)

Graccorum autem theologia, attentione nottra dignissima,

rperhibetur; culus infignia in religionem huius aliarumque gentium merita videri possent, si vel eius theologiae, quae in fragmentis nomen ipsius prae se ferentibus occurrit, sacrorumque mysticorum, qualia a non nullis depinguntur, auctor hic re vera fuerit. b)

mythica ratione plerumque tradebatur, legisque auctoritate maxime se tuebatur, aliqua scientiae forma induendant Pythageras primus sese accinxisse dicitur; cui, si qua documentorum sides est, vna omnium resum prima caus sa, omnia adjuc permeans, cunctisque rebus providens Deus visus est,

mos negligentius de Deo disputation mos negligentius de Deo disputation causiis mechanicis tantum non omnino immorantes, relatum legimus. Verum Anaxagoras, Socrati fere coseuus, quodque nonnulli volunt, etiam praeceptor, omnium, qui ante ipsum sue ceptor, omnium, qui ante ipsum sue re, philosophorum primus de Deo, mente purissima, vitae motusque et omnis in mundo ordinis auctore, luquenter plane disservisse disciture admissa

missa tamen staminum, sine principiorum materialium, aeternitate.

- 4) Socrates ei philosophiae, cuius in vita conflituenda virtuteque tuenda vius eft, vnice deditus; iis etiam de Deo doctrinis le continuit, quibus virtuti animique constantiae et tranquillitati optime confulitur; sapientissimum esse mundi auctorem, potentemque ac henignum, corumque, quae committunt homines, in hac atque altera vita remeneratorem vindicemque!
- (5) Et cum his quidem maximam partem confentanea erant, quae Ptate; Arifioteles et Stoici docebant; quamquam diversis saepe nominibus, aut iis etiam principiis vterentur, eaque fententiae fuae adderent, quae, pro nostro quidem colligendi modo, veritati, quam profiterentur, valde derogare aut commino contraria esse videri queunts De aliquibus, et de animorum quidem maxime immortalitate, 63. CT

Peripatetici Stoicique dubitantius pronuntiauere.

- 6) Primi Eleuticorum, fi non omnino sustulisse, multum certe obscurasse de Deo notionem censendi sunt. Democritus autem, quique eum fequebantur, ab Atheilmi opprobrio vix ac ne vix quidem liberari possunt. In horum numero etiam fuit Epicurus; a cuius errore, qui Stratoni Peripatetico tribuitur, atheismus parum abfuisse
  - a) V. MEINERS Versuch über die Rell gions-Geschichte, der ältesten Völker, be-Sondens der Aegyptier. 1775.
- b) V. IDEM Ueber die Mufterien der Alten, besonders über die Eleusinischen Geheimnisse. Vermischte Schriften, tom. III.. : tipolido lines con

ibasan:

Jist Quae fingulari Dei providentia ex- Theologiae Ritit, atque prospero successu-vbique conditie, fere gentium divulgata est, Christiana iopha-

religio generatim quidem rerum diuinarum cognitionem infigniter auxit atque emendauit; ipsi vero philosophiae vsui fuisse, primis certe temporibus, cenferi vix potest. Inimicam potius fibi, aut certe superfluam ipsam iudicans, non potuit non hominum in philosophiam studia valde deprimere atque retardare. Certe ab eo tempore, accedentibus quidem aliis quoque cauffis, rectam philosophandi rationem peffumdatam fuisse, satis constat. primum quidem, qui in theologia philofophiae operam adhuc dare videri volebant, ad Syncretifmi parum confistentes rationes delabebantur; Ecledici proinde, iidemque Neoplatonici dicti. Quos sublimia multa protulisse, et quaedam acute etiam vidisse, consitendum est: ad omnem tamen superstitionem pro-Scholastica deinde ratio obtinuit; quae ad seueriores quidem disputandi leges constituta, at sententiis aliunde ratgolis T tractis nimis obtemparans, non potuit non argutus totam fere le dare. minus mirum est. qui liberius philofophaSopharentur, ad extremas scepticismi atque etiam athei/mi partes aliquos acrefliffe.

Litterarum , quae fec. 16 conti-Recentioribus git, reflitutio theologiae quidem naturali hunc vium praestitit, vt, depressa aliquantum Aristotelico-Schola-Rica philosophia, rationes paullo amplius colligerentur, liberiusque fubducerentur.

Et initio quidem parum abfuic quin nimia nunc Platonis exfifteret auftoritas: cui tamen malo alii, oui in philosophia facti sunt, progressus me-

delam attulere.

Cartesii ductu et auspiciis, quae geometris adeo feliciter successit, in theologia quoque naturali methodus tentata est; et eximia quidem multorum spe, maximoque plausu. Verum ex hac ipía Cartesianorum schola egref-

egreffus Spinoza documento fuit, qui hac via accuratissime incedere sibi viderentur, in pessimos et sensui communi plane oppositos errores incidere posse. Felicius et aliquantum tamen etiam moderatius, ac maiori simul eruditionis apparatu cultuque, ad theologicas disquisitiones has leges Leibnitius adhibuit, cum aliis innumeris vel discipulis vel aemulis. a) Et nonnulli quiden adeo se non continebant, vt fere, quidquid theologiae in templis scholisque docti suerant, ad philosophiam trahere, suoque more demonstrare vellent.

Quod cum ad compescenda aliorum ingenia adeo non valeret, quin multis, quando spe demonstrationis, quae facta erat, frustratos se videbant, suspicionem excitaret, omni plane solido sundamento philosophorum de deo praecepta destitui: tandem aliqui ratiocinandi sinem faciendum, et summa theologiae capita sua luce satis clara, atque extra omnem disceptationis aleam ponenda esse, apud animum constituerunt, aliisque persuadere nunc etiam conantur, b)

- a) SAM. CLARKIVS, etvel ipse 10 ACH. LANGIVS molitus hoc in Caussa Dei est.
- b) V. OSWALDI supra cit, librum, Appeal to common sense.

Signification of the property of

andria. Natural estado en estado en estado en estado. Natural de estado en estado en estado en estado en estado en estado en entre en estado en entre entre entre e

and the state of the state of the

And the second of the second o

"o

Digitized by Google

## ERRATA.

pag. 4. lin. 2 est post mata del, et post exculta ponendum.

ib. S. 3. lin. 2. l. diftingui.

pag. 9. methaphys. bis pro mettaphus.

pag. 17. verba vitima S. 14. ita funt mutanda: constat, memoria niti et iudicio, aut imaginatione etiam sensuque interno etc.

pag. 10. l. vlt. trastione pro trastatione.

pag. 27. S. 20. l. 8. leg. charafteres.

pag. 60. S. 53. nro. 3. post verba: Denique vt conclusio, inserenda haec funt: consentanea sit respectui, in quo sunt termini extremi cum termino medio, adeoque etiam sequatur etc.

pag. 95. l. 16. ita lege: omnis haec controuersia. pag. 98. S. 82. lin. 5. post rettis insere possint. pag. 123, S. 102. nro. 2) l. 3. leg. altiora.

ib. lin. vlt. leg. iudicium.

pag. 151. ita muta: Neque vero ea ratio aut in genere plana - sumit; aut in singulis etc.

pag. 169. lin. 14. leg. intimum. ib. lin. vlt. leg. materiam.

pag. 177. lin. 13 non lege ne.

pag. 189. S. 41. lin. 7. del. (,) post personae. pag. 210. lin. 4. leg. qui.

pag. 228. lin. 10. leg. perfestionibus.

pag. 246. lin. 14. leg. conantur.

pag. 248. S. 71. lin. 6. leg. probant.

pag. 295. lin. 5. leg. exiguus.

pag. 299. lin. 8. leg. metaphyficas.

pag. 312. lin. 5. pro quae pone quas.

Digitized by Google





